Desakralisasi Radikal

Uzair Suhaimi
uzairsuhaimi.wordpress.com

1. Peradaban suatu komunitas manusia mulai membusuk sejalan dengan
meluasnya praktek ‘penyucian” atau sakralisasi terhadap ‘obyek’, simbol
atau atribut keagamaan sebagaimana dapat dilihat dari sejarah panjang
jatuh-bangunnya peradaban manusia. Hal ini terjadi karena proses
sakralisasi cenderung meminggirkan aspek rasionalitas ajaran agama
dalam kesadaran kolektif umat pendukung agama itu. Pada saat yang
sama praktek itu menyuburkan tumbuhnya keterikatan emosional (girrah
dalam Bahasa Arab) terhadap atribut atau simbol agama yang dianut.
Keterikatan model ini tentu saja diperlukan oleh suatu komunitas untuk
membangun kesadaran kolektif, sesuatu prakondisi yang dibutuhkan

untuk mengatasi permasalahan kehidupan sosial.

2. Masalahanya adalah tingkat keterikatan emosional seringkali berlebihan
atau tidak proporsional sehingga tak pelak lagi memandulkan daya kritis
umat terhadap praktek-praktek ajaran sebagaimana difahami oleh
generasi terdahulu. Ini tampaknya yang seringkali dikritik oleh Al Qur’an
ketika mensifati sikap-sikap orang kafir yang selalu berargumen yang
dalam bahasa mudahnya kira-kira, ‘kami melakukan praktek
kemusyrikan atau kekafiran ini karena bapak-bapak kami melakukan hal

yang sama’.

3. Bagi umat Islam, keterikatan emosional yang tidak proporsional adalah,
seperti yang pernah diungkapkan oleh Almarhum Nurcholis Majid,
menyebabkan hubungan umat dengan kitab suci mereka lebih bersifat
sakral atau bahkan magis, bukan hubungan pemahaman atau hubungan
kognitif. Dapat dibayangkan hebatnya energi positif yang akan

ditimbulkan seandainya hubungan umat Islam dengan kitab suci yang



mereka sangat cintai dan diyakini bebas dari kesalahan itu ditingkatkan
kualitasnya dari hubungan yang lebih bernuansa emosional menjadi
hubungan kognitif. Sejauh hubungan umat dengan kitab suci lebih
bersifat emosional maka sangatlah sulit, kalau tidak mustahil,
mengharapkan kitab suci dapat difungsikan sebagai pedoman hidup

sehari-hari sebagaimana yang diharapkan dari suatu kitab suci.

. Tetapi untuk terjadi hubungan kognitif antara umat dengan kitab suci
mensyaratkan pemahaman yang memadai dari umat terhadap inti ajaran
yang terkandung dalam kitab suci. Bagi Islam persoalannya sangat
sederhana karena inti ajaran kitab sucinya memang sangat sederhana
(barangkali paling sederhana dari semua ajaran kitab suci). Inti ajaran itu
dapat dirumuskan secara sangat sederhana dan gamblang yaitu, ‘Tidak

ada ilah atau tuhan selain Allah’.

. Rumusan itu dapat diartikan dengan berbagai cara sesuai dengan tingkat
kapasitas intelektual dan bakat spiritual seseorang. Tetapi keyakinan
penulis rumusan itu antara lain berarti bahwa ‘tidak ada yang suci atau

sakral selain Allah’. Jika ini benar maka doktrin ajaran Islam yang dikenal

dengan ajaran tauhid melakukan desakralisasi secara radikal. Dikatakan
radikal karena selain Allah, apa pun, dianggap tidak sakral. (Mengenai
istilah “desakrarilsasi radikal’ kembali kita berhutang secara intelektual

kepada almarhum Nurcholis Majid; rahimahullih.)

. Dengan rumusan singkat itu maka Islam sebanarnya sama sekali tidak-
bahkan secara tegas melarang untuk- menganggap sakral atau memberi
status ilahiah kepada malaikat, nabi (termasuk Nabi Muhammad saw),
orang (betapa pun hebatnya orang itu), apalagi benda-benda mati seperti
pohon, kuburan atau keris. Al Qur'an seringkali menggunakan istilah
atau memberi gelar ‘utusan” untuk malaikat dan rasul. Untuk Muhammad

istilah atau gelar yang diberikan ‘utusan dari golonganmu sendiri’,



‘sekedar pembawa berita dan peringatan’ dan ‘terbaik untuk diteladani’
(ustru karena berjenis manusia biasa). Penulis tidak memahami
bagaimana Muhammad saw dengan gelar-gelar yang diberikan oleh kitab
suci semacam itu dalam kesadaran kolektif sebagian umat dianggap
sebagai sosok yang luar biasa dan lebih bernuansa mistis dari pada

manusia historis.

. Doktrin desakralisasi radikal ini melepaskan energi kebebasan yang luar
biasa serta membuka wawasan ke horison terjauh yang mungkin dapat
dibayangkan. Dengan doktrin itu benda-benda yang tadinya dianggap
suci atau keramat sehingga tidak dapat disentuh kini secara bebas dapat
diamati dan dipelajari dengan seksama secara ilmiah (menurut kriteria
kontemporer). Secara eksplisit Al Qur'an dalam beberapa ayatnya
menyebutkan fungsi alam secara keseluruhan yang diperuntukkan bagi
kemaslahatan umat manusia (yang tentu saja hanya mungkin dapat
direalisasikan setelah difahami secara wajar). Faktor ini lah yang
tampaknya mendorong ilmuan muslim terdahulu menekuni ilmu-sain-
teknologi tanpa kenal lelah dengan perlengkapan yang masih bersahaja.
Dampak dari ketekunan mereka terhadap perkem-bangan ilmu, sain dan

teknologi kontemporer diakui oleh siapapa pun yang jujur.

. Tetapi doktrin ini menyisakan satu dan hanya satu yang harus dianggap
sakral yaitu Allah. Faktor ini lah yang mengendalikan ilmuan muslim
terdahulu untuk tetap menghormati alam karena menyadari bahwa sekali
pun dapat ‘dieksploitasi’ untuk kepentingan manusia mereka tetap
merupakan makhluk-Nya yang keberadaannya, menurut istilah Al
Qur'an, justru merupakan bukti keberadaan-Nya. Penghormatan
terhadap alam ini yang kurang disadari oleh para ilmuan modern dan

baru berlakangan ini disadari dampak buruknya yang luar biasa.



9. Hemat penulis doktrin desakrarlisasi radikal itu lah yang menjelaskan
terjadinya ‘revolusi’ yang berlingkup global yang dilahirkan Islam pada
abad ke-7 masehi. Tanpa mempertimbangkan faktor ini penulis tidak tahu
bagaimana ahli sejarah dapat mencarikan penjelasan logis mengenai fakta
sejarah fenomenal dan unik dalam sejarah umat manusia itu; yaitu,
sejarah masyarakat jahilish Arab, suatu komunitas nomaden yang
terpencil dan tidak mengenai tatakrama pergaulan sosial yang normal,
tetapi kemudian membangun peradaban unggul sehingga dapat
mengalahkan dua imperium dunia pada era itu yaitu Romawi dan Persia
sebagaimana tercatat dalam sejarah, sekaligus mampu mempelopori
perkembangan ilmu, sain dan teknologi pada tataran global. Wallihu

‘alam....@



