
Desakralisasi Radikal 

Uzair Suhaimi 
uzairsuhaimi.wordpress.com 

1. Peradaban suatu komunitas manusia mulai membusuk sejalan dengan 

meluasnya praktek ‘penyucian’ atau sakralisasi terhadap ‘obyek’, simbol 

atau atribut keagamaan sebagaimana dapat dilihat dari sejarah panjang 

jatuh-bangunnya peradaban manusia. Hal ini terjadi karena proses 

sakralisasi cenderung meminggirkan aspek rasionalitas ajaran agama 

dalam kesadaran kolektif umat pendukung agama itu. Pada saat yang 

sama praktek itu menyuburkan tumbuhnya keterikatan emosional (girrah 

dalam Bahasa Arab) terhadap atribut atau simbol agama yang dianut. 

Keterikatan model ini tentu saja diperlukan oleh suatu komunitas untuk 

membangun kesadaran kolektif, sesuatu prakondisi yang dibutuhkan 

untuk mengatasi permasalahan kehidupan sosial.  

2. Masalahanya adalah tingkat keterikatan emosional seringkali berlebihan 

atau tidak proporsional sehingga tak pelak lagi memandulkan daya kritis 

umat terhadap praktek-praktek ajaran sebagaimana difahami oleh 

generasi terdahulu. Ini tampaknya yang seringkali dikritik oleh Al Qur’an 

ketika mensifati sikap-sikap orang kafir yang selalu berargumen yang 

dalam bahasa mudahnya kira-kira, ‘kami melakukan praktek 

kemusyrikan atau kekafiran ini karena bapak-bapak kami melakukan hal 

yang sama’.  

3. Bagi umat Islam, keterikatan emosional yang tidak proporsional adalah, 

seperti yang pernah diungkapkan oleh Almarhum Nurcholis Majid, 

menyebabkan hubungan umat dengan kitab suci mereka lebih bersifat 

sakral atau bahkan magis, bukan hubungan pemahaman atau hubungan 

kognitif. Dapat dibayangkan hebatnya energi positif yang akan 

ditimbulkan seandainya hubungan umat Islam dengan kitab suci yang 



mereka sangat cintai dan diyakini bebas dari kesalahan itu ditingkatkan 

kualitasnya dari hubungan yang lebih bernuansa emosional menjadi 

hubungan kognitif. Sejauh hubungan umat dengan kitab suci lebih 

bersifat emosional maka sangatlah sulit, kalau tidak mustahil, 

mengharapkan kitab suci dapat difungsikan sebagai pedoman hidup 

sehari-hari sebagaimana yang diharapkan dari suatu kitab suci.  

4. Tetapi untuk terjadi hubungan kognitif antara umat dengan kitab suci 

mensyaratkan pemahaman yang memadai dari umat terhadap inti ajaran 

yang terkandung dalam kitab suci. Bagi Islam persoalannya sangat 

sederhana karena inti ajaran kitab sucinya memang sangat sederhana 

(barangkali paling sederhana dari semua ajaran kitab suci). Inti ajaran itu 

dapat dirumuskan secara sangat sederhana dan gamblang yaitu, ‘Tidak 

ada ilah atau tuhan selain Allah’.  

5. Rumusan itu dapat diartikan dengan berbagai cara sesuai dengan tingkat 

kapasitas intelektual dan bakat spiritual seseorang. Tetapi keyakinan 

penulis rumusan itu antara lain berarti bahwa ‘tidak ada yang suci atau 

sakral selain Allah’. Jika ini benar maka doktrin ajaran Islam yang dikenal 

dengan ajaran tauhid melakukan desakralisasi secara radikal. Dikatakan 

radikal karena selain Allah, apa pun, dianggap tidak sakral. (Mengenai 

istilah ‘desakrarilsasi radikal’ kembali kita berhutang secara intelektual 

kepada almarhum Nurcholis Majid; rahimahulläh.)  

6. Dengan rumusan singkat itu maka Islam sebanarnya sama sekali tidak- 

bahkan secara tegas melarang untuk- menganggap sakral atau memberi 

status ilahiah kepada malaikat, nabi (termasuk Nabi Muhammad saw), 

orang (betapa pun hebatnya orang itu), apalagi benda-benda mati seperti 

pohon, kuburan atau keris. Al Qur’an seringkali menggunakan istilah 

atau memberi gelar ‘utusan’ untuk malaikat dan rasul. Untuk Muhammad 

istilah atau gelar yang diberikan ‘utusan dari golonganmu sendiri’, 



‘sekedar pembawa berita dan peringatan’ dan ‘terbaik untuk diteladani’ 

(justru karena berjenis manusia biasa). Penulis tidak memahami 

bagaimana Muhammad saw dengan gelar-gelar yang diberikan oleh kitab 

suci semacam itu dalam kesadaran kolektif sebagian umat dianggap 

sebagai sosok yang luar biasa dan lebih bernuansa mistis dari pada 

manusia historis.  

7. Doktrin desakralisasi radikal ini melepaskan energi kebebasan yang luar 

biasa serta membuka wawasan ke horison terjauh yang mungkin dapat 

dibayangkan. Dengan doktrin itu benda-benda yang tadinya dianggap 

suci atau keramat sehingga tidak dapat disentuh kini secara bebas dapat 

diamati dan dipelajari dengan seksama secara ilmiah (menurut kriteria 

kontemporer). Secara eksplisit Al Qur’an dalam beberapa ayatnya 

menyebutkan fungsi alam secara keseluruhan yang diperuntukkan bagi 

kemaslahatan umat manusia (yang tentu saja hanya mungkin dapat 

direalisasikan setelah difahami secara wajar). Faktor ini lah yang 

tampaknya mendorong ilmuan muslim terdahulu menekuni ilmu-sain-

teknologi tanpa kenal lelah dengan perlengkapan yang masih bersahaja. 

Dampak dari ketekunan mereka terhadap perkem-bangan ilmu, sain dan 

teknologi kontemporer diakui oleh siapapa pun yang jujur.  

8. Tetapi doktrin ini menyisakan satu dan hanya satu yang harus dianggap 

sakral yaitu Allah. Faktor ini lah yang mengendalikan ilmuan muslim 

terdahulu untuk tetap menghormati alam karena menyadari bahwa sekali 

pun dapat ‘dieksploitasi’ untuk kepentingan manusia mereka tetap 

merupakan makhluk-Nya yang keberadaannya, menurut istilah Al 

Qur’an, justru merupakan bukti keberadaan-Nya. Penghormatan 

terhadap alam ini yang kurang disadari oleh para ilmuan modern dan 

baru berlakangan ini disadari dampak buruknya yang luar biasa.  



9. Hemat penulis doktrin desakrarlisasi radikal itu lah yang menjelaskan 

terjadinya ‘revolusi’ yang berlingkup global yang dilahirkan Islam pada 

abad ke-7 masehi. Tanpa mempertimbangkan faktor ini penulis tidak tahu 

bagaimana ahli sejarah dapat mencarikan penjelasan logis mengenai fakta 

sejarah fenomenal dan unik dalam sejarah umat manusia itu; yaitu, 

sejarah  masyarakat jahiliah Arab, suatu komunitas nomaden yang 

terpencil dan tidak mengenai tatakrama pergaulan sosial yang normal, 

tetapi kemudian membangun peradaban unggul sehingga dapat 

mengalahkan dua imperium dunia pada era itu yaitu Romawi dan Persia 

sebagaimana tercatat dalam sejarah, sekaligus mampu mempelopori 

perkembangan ilmu, sain dan teknologi pada tataran global. Wallähu 

‘alam….@ 


