Ihsan: Pilar Islam yang Terabaikan
(Revisi terakhir: 5 Desember 2009)

Uzair Suhaimi

uzairsuhaimi.wordpress.com

1. Berdasarkan salah satu hadits Nabi saw Islam dapat dikatakan memiliki tiga
cabang, logi, atau pilar yaitu Iman, Islam dan Ihsan . Dua cabang pertama
sangat populer karena terkait dengan apa yang dikenal sebagai Rukun Iman
dan Rukun Islam. Cabang terakhir, cabang yang kurang populer, dalam
hadits itu dinyatakan dalam kalimat yang sangat padat yang kira-kira
berarti: “Sembahlah Allah seolah-olah engkau melihat-Nya, jika tidak
mampu melihat-Nya, percayalah Dia senantiasa melihatmu”. Ketiga cabang
itu perlu diperhatikan secara meyeluruh dan seimbang untuk memahami
Islam secara utuh. Layaknya fungsi cabang pada pohon, kekurangan cabang
pasti akan mengurangi ‘keteduhan’ pohon Islam. Analog dengan itu,
pengabaian satu logi akan menyempitkan atau bahkan dapat mendistorsi
pemahaman kita mengenai Islam. Jika diambil analogi bangunan gedung,
kekurangan satu pilar dari yang seharausnya akan mengurangi nilai seni
arsitektur, mengganggu keseimbangan daya tahan atau bahkan merobohkan

bangunan Islam.

2. Hemat penulis, dari tiga pilar itu [hsan atau pilar ketiga yang terabaikan
dalam kesadaran kolektif umat sehingga pemahaman keislaman mereka
tidak utuh. Faktor internal ini turut menentukan, kalau tidak paling
menentukan, ‘wajah’ dunia Islam kontemporer (tentunya di luar faktor
eksternal dan beberapa faktor ‘kebetulan sejarah’). Jejaknya dapat ditelusuri
dalam sejarah panjang paling tidak sampai era ketika imperium Islam yang
berpusat di wilayah Turki mulai runtuh pada akhir abad 17. Siapa yang
bertanggung jawab? Karena ini ‘dosa jamaah’ maka setiap komunitas
muslim pada prinsipnya turut bertanggung jawab. Walaupun demikian,
hemat penulis, pihak yang paling bertanggung jawab adalah para mubalig,
karena sejak disampaikan khutbah haji wada” oleh Nabi saw mereka adalah

pemegang estafet untuk melanjutkan penyampian misi risalah Islam.

3. Bahwa pilar ke tiga itu relatif kurang populer tampak dari fakta bahwa buku

atau kitab yang menjanjikan kajian serius mengenai Ihsan relatif sedikit.



Sebagai perbandingan, dalam cabang Iman, kajian mengenai doktrin tauhid,
doktrin mengenai keasaan Allah, relatif berkembang. Di kalangan
tradisional, kebanyakan pesantren mengajarkan pelajaran dasar tahuhid
yang dikenal dengan ‘sifat 20’, mengenai 20 sifat yang wajib bagi Allah. Di
kalangan ‘modern” dan di tingkat perguruan tinggi, mata kuliah terkait-
tauhid yaitu Usuludin (usiluddin) atau pokok-pokok agama dikaji secara
serius. Di Universitas Islam Negeri atau UIN (dulu IAIN) bahkan ada
Fakultas Usuludin. Kedaan serupa dapat ditemukan dalam perguruan tinggi

swasta berlabel keislaman.

. Mengenai pilar ke dua yaitu Islam, kajian lebih berkembang dan lebih
sistematis lagi. Di UIN, jika untuk kajian pilar pertama (Iman) ada Fakultas
Usuludin maka untuk kajian pilar ke dua (Islam) ada Fakultas Syari'ah.
Pesantren tradisional pada umumnya memberikan porsi paling besar pada
kajian pilar ke dua ini. Tidak mengherankan jika terdapat banyak sekali jenis
kitab atau bab kitab yang mengkaji secara rinci rukun-rukun Islam. Kajian
pada umumnya tidak hanya, misalnya, mengnai Salat secara keseluruhan
tetapi pada rincian terkait-Salat lebih lanjut seperti mengenai cara berwudhu
atau bahkan mengenai jenis air dan ‘hukum’ penggunaannya dalam
berwudhu. Hal serupa berlaku untuk kajian mengenai rukun Islam lainnya
seperti Puasa dan Zakat. Kitab mengkaji rincian rukun Islam dikenal sebagai
kitab fikih yang kira-kira berarti ‘kitab mengenai pemahaman (Islam)’.
Demikian berkembangnya dan bervariasinya kajian ‘fikih” dalam pengertian
sempit ini sehingga tumbuh banyak mazhab fikih walaupun yang populer

hanya ada empat mazhab: Hanafi, Syafii, Maliki dan Hambali.

. Hemat penulis, penggunaan istilah fikih dalam konteks memahami hanya
rukun Islam dapat mendistorsi makna ‘pemahaman dalam agama’ (fighu fid
din) sebagaimana disinggung dalam satu hadits Nabi saw. Penggunaan
istilah yang seakar kata dengan fikih dalam hadits itu, sejauh yang penulis
pahami, berkonotasi sangat luas karena terkait dengan pemahaman
keislaman secara menyeluruh dengan ketiga pilarnya. Sebalinya,
penggunaan istilah fikih dalam konteks yang lebih sempit dapat
mengesankan bahwa dengan memahami rincian rukun Islam, misalnya,

berarti sudah memahami keseluruhan ajaran Islam.



6. Berkembang dan bervariasinya kajian fikih dapat dinilai positif dari sudut
pandang bahwa hal itu merupakan tuntunan yang dibutuhkan oleh
kebanyakan umat dalam kehidupan beragama sehari-hari. Tuntunan cara
berwudhu, salat atau puasa, mislnya, adalah contoh tuntunan yang relevan
dalam praktek keagamaan sehari-hari. Dengan tuntunan itu umat secara

umum dapat memahami tatacara atau kaifiat salat.

7. Jika meneliti teks suci Al Qur’an maka kita akan mendapatkan hanya sedikit
ayat mengenai kaifiat salat. Sejauh yang penulis ketahui, mengenai hal ini
teks suci itu hanya menyinggung masalah wudu (tayamum), keharusan
menghadap kiblat ketika salat, bertakbir (ihram) untuk memulai salat, ruku’
dan sujud. Sebaliknya, teks suci itu relatif banyak menyinggung makna batin
(termasuk alasan perintah) salat. Dalam Surat Thaha, misalnya, kepada
Musa as diperintahkan salat untuk mengingat Allah. Di dalam Al Baqarah,
misal lain, diingatkan mengenai beratnya (lakabirah) melakukan salat kecuali
bagi orang-orang yang khusyu’ yang oleh teks suci didefinsikan sebagai
orang yang yakin bahwa dirinya akan kembali ke tempat asal mereka yang
sesungguhnya, Allah. Analog dengan salat, berkaitan dengan rukun Islam
lainnya teks suci tidak menekankan pada tatacara atau kaifiat, melainkan
pada makna batin yang sepengatahuan penulis, justru kurang dikaji secara

memadai.

8. Memberikan makna batin terhadap praktek salat atau ibadah lainnya akan
meningkatkan kualitas ibadah itu. Seorang hamba yang mendirikan salat-
dengan meksud menghadap wajah Rab pencipta alam (Pilar I[man),
dilakukan dengan kesadaran sebagai pengejawantahan kepatuhan total
kepada yang memberikan syari’at (pilar Islam) yang seolah-olah dilihatnya
atau disdari senantiasa mengawasinya (Pilar Ihsan)- pasti dapat mencegah

hamba itu dari perbuatan keji dan munkar sebagaimana dikendaki.

9. Secara semantik Thsan berarti "kesempurnaan (perfection)" atau "keunggulan
(excellence)”, dua kata yang berhubungan dengan kata "kebaikan". Ini adalah
bentuk keyakinan-batini yang ditunjukkan dalam perbuatan dan tindakan,
rasa tanggung jawab sosial yang lahir dari keyakinan agama. Ihsan adalah
tanggung jawab seorang muslim untuk mencapai kesempurnaan atau
keunggulan dalam beribadah. Dengan Thsan seorang muslim mencoba untuk

menyembah Allah swt sedemikian rupa sehingga seolah-olah mereka



10.

melihat-Nya; meskipun tidak dapat melihat-Nya, seorang muslim percaya
bahwa Ia terus-menerus mengawasinya. Definisi itu berasal dari hadits
(vang dikenal sebagai Hadis dari Jibril) di mana Muhammad menyatakan,
"[Ihsan adalah] untuk menyembah Allah seolah-olah Anda melihat-Nya, dan
jika Anda tidak dapat melihat-Nya, maka sesungguhnya Dia melihat kamu."
(Al-Bukhari dan Al-Muslim). Ihsan sering digambarkan sebagai dimensi
batin sedangkan syariat sebagai dimensi luar Islam. Para ulama pada
umumnya menyepakati bahwa bahwa seseorang hanya bisa mencapai ihsan
secara mantap jika memperoleh pertolongan dan bimbingan Allah swt yang

mengatur segalanyai.

Hemat penulis, dalam rangka meningkatkan kualitas ibadah itu lah pilar
Ihsan ditujukan. Mengutip catatan kaki dalam artikel Schuon (2006)!, secara
harfiah Ihsan berarti “hiasan (embellishment)”, “kegiatan yang cantik (beautiful
activity)”, “perbuatan benar (right doing)”, “kegiatan murah hati” (charitable
activity”). Menurut penulis itu Ihsan pada dasarnya adalah kebajikan operatif
untuk meningkatkan kualitas [man (pilar pertama) dan Islam (pilar kedua).
Untuk memahami secara agak memadai gagasan Shuon mengenai Ihsan

berikut ini disajikan terjemahan bebas penulis dari salah satu artikelnya:

“Iman, Keyakinan (Faith) mencakup apa yang harus diyakini
seseorng; Islam, Hukum (the Law) mencakup semua yang harus
dilkukan seseroang; Ihsan, kebajikan opertif (operative Virtue)
yang menyempurnakan kualitas Iman dan Islam; dengan
perkataan lain, mengintensifkan atau memperdalam Iman
maupun Islam. Ihsan, secara singkat, adalah kejujuran intelegnsi
dan kehendak. Ia merupakan semacam ketaatan kita kepada
Kebenaran dan konfirmasi terhadap Islam. Di satu sisi ini
berarti kita harus mengetahui Kebenaran seluruhnya, tidak
sepotong-potong; di sisi lain, mengkonfirmasikan Kebenaran
dengan diri kita yang paling dalam, bukan sepotong-potong

atau bukan dengan kehendak semu...”

“...Ihsan membuka esoterisme- sain tentang yang esensial dan
total- dan bahkan diidentikikasikan dengannya. Ini karena dari

sudut pandang inteligensi maupun kehendak kejujuran berarti



11.

12.

mengambil konsekuensi yang maksimal dari Kebenaran. ..,
Ihsan adalah berfikir dan berkehendak dengan hati; oleh karena
itu dengan seluruh keberadaan kita, dengan semua apa

adanya”.

“Ihsan adalah kepercayaan dan perbuatan yang benar, dan
pada saat yang dan merupakan hakikat keduanya. Hakikat
kepercayaan adalah kebenaran metafisis, dan perbuatan yang
benar adalah parktek dzikir. ... Bagi para Sufi munafik tidak
sekedar berpura-pura alim agar orang terkesan, tetapi adalah
orang yang gagal menarik konsekuensi dari Dogma dan

Hukum..”.

Penulis ‘terpaksa’” mengutip tulisan pakar yang mungkin tidak populer
karena tidak memilki akses pada buku atau artikel lain yang mengkaji Thsan
dengan kulaifikasinya memadai dilihat keluasan cakupan dan kedalaman
maknanya. Penulis sering berupaya tetapi sejauh ini gagal menemukan buku
atau artikel yang dengan kualifikasi yang dimaksud sebagai hasil karya
karya penulis “ulama’ kita. So what? Jika kita serius mengenai pilar Islam yang
ketiga itu maka tidak ada cara lain bagi kita semua kecuali mendorong serta
memfasilitasi pengembangan kajian menyeluruh dan sistematis mengenai
Ihsan serta mempublikasakannya untuk kepentingan umat. Karena ini
menyangkut kepentingan umat maka semua lini “tablig’ pada dasaranya
perlu diberdayakan. Para mubalig, misalnya, dapat bemberikan sumbangan
strategis dengan mempertimbangkan secara serius untuk memasukan isu
terkait-ihsan dalam setiap materi tablig yang akan disampiakan. Keyakinan
penulis, jika wacana mengenai ihsan sudah meluas di kalangan umat, maka
kita tidak perlu lagi gagap ketika harus mendiskusikan isu-isu kemanuisaan
yang berlingkup global: hah-hak azasi manusia (HAM), terorisme,
kemiskinan, keadilan ekonomi, keadilan politik, isu-isu terkait-gender,

perubahan iklim global dan sebagainya.

Selain mubalig, para pendidik, misal lain, dapat memberikan sumbangan
yang sangat besar dengan cara mempertimbangkan muatan kajian Ihsan
secara proporsional dalam kurikulum mata pelajaran atau mata kuliah

keislaman. Dalam kaitan ini penulis pernah membaca buku teks karya



Sachiko dan Chittick (2000)ii layak dipertimbangkan untuk menjadi
semacam model. Alasannya, buku itu secara sadar dirancang sedemikian
rupa sehingga tiga pilar Islam itu jelas terintegrasi dalam suatu kestauan
yang utuh. Dengan kurikulum semacam itu dalam 2-3 generasi mendatang
dapat diharapkan akan lahir generasi umat yang memiliki pemahaman utuh
mengenai ajaran agamnya serta mampu meluruskan pencitraan negatif

mengenai Islam. Semoga....@

i Rujukan untuk butir ini dapat dilihat dalam Wikipedia (the free encyclopedia).

ii Schuon, Frithjof (2006), “The Quintessential Esoterism of Islam”, the World Wisdom online library:
www.worldwisdom.com/public/library.

iit Murata, Sachiko; William C. Chittick (2000). The Vision of Islam. 1. B. Tauris. pp. 267-282. ISBN 1-
86064-022-2. The Mysteries of Ihsan: Natural Contemplation and the Spiritual Virtues in the Quran
By JAMES W. MORRIS




