
Ihsān: Pilar Islam yang Terabaikan  

(Revisi terakhir: 5 Desember 2009) 

Uzair Suhaimi 

uzairsuhaimi.wordpress.com 

1. Berdasarkan salah satu hadits Nabi saw Islam dapat dikatakan memiliki tiga 

cabang, logi, atau pilar yaitu Īmān, Islām dan Ihsān . Dua cabang pertama 

sangat populer karena terkait dengan apa yang dikenal sebagai Rukun Iman 

dan Rukun Islam. Cabang terakhir, cabang yang kurang populer, dalam 

hadits itu dinyatakan dalam kalimat yang sangat padat yang kira-kira 

berarti: “Sembahlah Allah seolah-olah engkau melihat-Nya, jika tidak 

mampu melihat-Nya, percayalah Dia senantiasa melihatmu”. Ketiga cabang 

itu perlu diperhatikan secara meyeluruh dan seimbang untuk memahami 

Islam secara utuh. Layaknya fungsi cabang pada pohon, kekurangan cabang 

pasti akan mengurangi ‘keteduhan’ pohon Islam. Analog dengan itu, 

pengabaian satu logi akan menyempitkan atau bahkan dapat mendistorsi 

pemahaman kita mengenai Islam. Jika diambil analogi bangunan gedung, 

kekurangan satu pilar dari yang seharausnya akan mengurangi nilai seni 

arsitektur, mengganggu keseimbangan daya tahan atau bahkan merobohkan 

bangunan Islam.  

2. Hemat penulis, dari tiga pilar itu Ihsān atau pilar ketiga yang terabaikan 

dalam kesadaran kolektif umat sehingga pemahaman keislaman mereka 

tidak utuh. Faktor internal ini turut menentukan, kalau tidak paling 

menentukan, ‘wajah’ dunia Islam kontemporer (tentunya di luar faktor 

eksternal dan beberapa faktor ‘kebetulan sejarah’). Jejaknya dapat ditelusuri 

dalam sejarah panjang paling tidak sampai era ketika imperium Islam yang 

berpusat di wilayah Turki mulai runtuh pada akhir abad 17. Siapa yang 

bertanggung jawab? Karena ini ‘dosa jamaah’ maka setiap komunitas 

muslim pada prinsipnya turut bertanggung jawab. Walaupun demikian, 

hemat penulis, pihak yang paling bertanggung jawab adalah para mubalig, 

karena sejak disampaikan khutbah haji wada’ oleh Nabi saw mereka adalah 

pemegang estafet untuk melanjutkan penyampian misi risalah Islam.  

3. Bahwa pilar ke tiga itu relatif kurang populer tampak dari fakta bahwa buku 

atau kitab yang menjanjikan kajian serius mengenai Ihsan relatif sedikit. 



Sebagai perbandingan, dalam cabang Īmān, kajian mengenai doktrin tauhid, 

doktrin mengenai keasaan Allah, relatif berkembang. Di kalangan 

tradisional, kebanyakan pesantren mengajarkan pelajaran dasar tahuhid 

yang dikenal dengan ‘sifat 20’, mengenai 20 sifat yang wajib bagi Allah. Di 

kalangan ‘modern’ dan di tingkat perguruan tinggi, mata kuliah terkait-

tauhid yaitu Usuludin (usûluddin) atau pokok-pokok agama dikaji secara 

serius. Di Universitas Islam Negeri atau UIN (dulu IAIN) bahkan ada 

Fakultas Usuludin. Kedaan serupa dapat ditemukan dalam perguruan tinggi 

swasta berlabel keislaman.  

4. Mengenai pilar ke dua yaitu Islam, kajian lebih berkembang dan lebih 

sistematis lagi. Di UIN, jika untuk kajian pilar pertama (Īmān) ada Fakultas 

Usuludin maka untuk kajian pilar ke dua (Islām) ada Fakultas Syari’ah. 

Pesantren tradisional pada umumnya memberikan porsi paling besar pada 

kajian pilar ke dua ini. Tidak mengherankan jika terdapat banyak sekali jenis 

kitab atau bab kitab yang mengkaji secara rinci rukun-rukun Islam. Kajian 

pada umumnya tidak hanya, misalnya, mengnai Salat secara keseluruhan 

tetapi pada rincian terkait-Salat lebih lanjut seperti mengenai cara berwudhu 

atau bahkan mengenai jenis air dan ‘hukum’ penggunaannya dalam 

berwudhu. Hal serupa berlaku untuk kajian mengenai rukun Islam lainnya 

seperti Puasa dan Zakat. Kitab mengkaji rincian rukun Islam dikenal sebagai 

kitab fikih yang kira-kira berarti ‘kitab mengenai pemahaman (Islām)’. 

Demikian berkembangnya dan bervariasinya kajian ‘fikih’ dalam pengertian 

sempit ini sehingga tumbuh banyak mazhab fikih walaupun yang populer 

hanya ada empat mazhab: Hanafi, Syafii, Maliki dan Hambali.  

5. Hemat penulis, penggunaan istilah fikih dalam konteks memahami hanya 

rukun Islam dapat mendistorsi makna ‘pemahaman dalam agama’ (fiqhu fid 

din) sebagaimana disinggung dalam satu hadits Nabi saw. Penggunaan 

istilah yang seakar kata dengan fikih dalam hadits itu, sejauh yang penulis 

pahami, berkonotasi sangat luas karena terkait dengan pemahaman 

keislaman secara menyeluruh dengan ketiga pilarnya. Sebalinya, 

penggunaan istilah fikih dalam konteks yang lebih sempit dapat 

mengesankan bahwa dengan memahami rincian rukun Islam, misalnya, 

berarti sudah memahami keseluruhan ajaran Islam.  

 



6. Berkembang dan bervariasinya kajian fikih dapat dinilai positif dari sudut 

pandang bahwa hal itu merupakan tuntunan yang dibutuhkan oleh 

kebanyakan umat dalam kehidupan beragama sehari-hari. Tuntunan cara 

berwudhu, salat atau puasa, mislnya, adalah contoh tuntunan yang relevan 

dalam praktek keagamaan sehari-hari. Dengan tuntunan itu umat secara 

umum dapat memahami tatacara atau kaifiat salat.  

7. Jika meneliti teks suci Al Qur’an maka kita akan mendapatkan hanya sedikit 

ayat mengenai kaifiat salat. Sejauh yang penulis ketahui, mengenai hal ini 

teks suci itu hanya menyinggung masalah wudu (tayamum), keharusan 

menghadap kiblat ketika salat, bertakbir (ihram) untuk memulai salat, ruku’ 

dan sujud. Sebaliknya, teks suci itu relatif banyak menyinggung makna batin 

(termasuk alasan perintah) salat. Dalam Surat Thaha, misalnya, kepada 

Musa as diperintahkan salat untuk mengingat Allah. Di dalam Al Baqarah, 

misal lain, diingatkan mengenai beratnya (lakabïrah) melakukan salat kecuali 

bagi orang-orang yang khusyu’ yang oleh teks suci didefinsikan sebagai 

orang yang yakin bahwa dirinya akan kembali ke tempat asal mereka yang 

sesungguhnya, Allah. Analog dengan salat, berkaitan dengan rukun Islam 

lainnya teks suci tidak menekankan pada tatacara atau kaifiat, melainkan 

pada makna batin yang sepengatahuan penulis, justru kurang dikaji secara 

memadai.  

8. Memberikan makna batin terhadap praktek salat atau ibadah lainnya akan 

meningkatkan kualitas ibadah itu. Seorang hamba yang mendirikan salat–

dengan meksud menghadap wajah Rab pencipta alam (Pilar Īmān), 

dilakukan dengan kesadaran sebagai pengejawantahan kepatuhan total 

kepada yang memberikan syari’at (pilar Islām) yang seolah-olah dilihatnya 

atau disdari senantiasa mengawasinya (Pilar Ihsān)– pasti dapat mencegah 

hamba itu dari perbuatan keji dan munkar sebagaimana dikendaki.  

9. Secara semantik Ihsan berarti "kesempurnaan (perfection)" atau "keunggulan 

(excellence)”, dua kata yang berhubungan dengan kata "kebaikan". Ini adalah 

bentuk keyakinan-batini yang ditunjukkan dalam perbuatan dan tindakan, 

rasa tanggung jawab sosial yang lahir dari keyakinan agama. Ihsan adalah 

tanggung jawab seorang muslim untuk mencapai kesempurnaan atau 

keunggulan dalam beribadah. Dengan Ihsan seorang muslim mencoba untuk 

menyembah Allah swt sedemikian rupa sehingga seolah-olah mereka 



melihat-Nya; meskipun tidak dapat melihat-Nya, seorang muslim percaya 

bahwa Ia terus-menerus mengawasinya. Definisi itu berasal dari hadits 

(yang dikenal sebagai Hadis dari Jibril) di mana Muhammad menyatakan, 

"[Ihsan adalah] untuk menyembah Allah seolah-olah Anda melihat-Nya, dan 

jika Anda tidak dapat melihat-Nya, maka sesungguhnya Dia melihat kamu." 

(Al-Bukhari dan Al-Muslim). Ihsan sering digambarkan sebagai dimensi 

batin sedangkan syariat sebagai dimensi luar Islam. Para ulama pada 

umumnya menyepakati bahwa bahwa seseorang hanya bisa mencapai ihsan 

secara mantap jika memperoleh pertolongan dan bimbingan Allah swt yang 

mengatur segalanyai. 

10. Hemat penulis, dalam rangka meningkatkan kualitas ibadah itu lah pilar 

Ihsān ditujukan. Mengutip catatan kaki dalam artikel Schuon (2006)ii, secara 

harfiah Ihsān berarti “hiasan (embellishment)”, “kegiatan yang cantik (beautiful 

activity)”, “perbuatan benar (right doing)”, “kegiatan murah hati” (charitable 

activity”). Menurut penulis itu Ihsān pada dasarnya adalah kebajikan operatif 

untuk meningkatkan kualitas Īmān (pilar pertama) dan Islām (pilar kedua). 

Untuk memahami secara agak memadai gagasan Shuon mengenai Ihsān 

berikut ini disajikan terjemahan bebas penulis dari salah satu artikelnya: 

“Īmān, Keyakinan (Faith) mencakup apa yang harus diyakini 

seseorng; Islām, Hukum (the Law) mencakup semua yang harus 

dilkukan seseroang; Ihsān, kebajikan opertif (operative Virtue) 

yang menyempurnakan kualitas Iman dan Islam; dengan 

perkataan lain, mengintensifkan atau memperdalam Īmān 

maupun Islām. Ihsān, secara singkat, adalah kejujuran intelegnsi 

dan kehendak. Ia merupakan semacam ketaatan kita kepada 

Kebenaran dan konfirmasi terhadap Islam. Di satu sisi ini 

berarti kita harus mengetahui Kebenaran seluruhnya, tidak 

sepotong-potong; di sisi lain, mengkonfirmasikan Kebenaran 

dengan diri kita yang paling dalam, bukan sepotong-potong 

atau bukan dengan kehendak semu…”  

“...Ihsān membuka esoterisme- sain tentang yang esensial dan 

total- dan bahkan diidentikikasikan dengannya. Ini karena dari 

sudut pandang inteligensi maupun kehendak kejujuran berarti 



mengambil konsekuensi yang maksimal dari Kebenaran. .., 

Ihsan adalah berfikir dan berkehendak dengan hati; oleh karena 

itu dengan seluruh keberadaan kita, dengan semua apa 

adanya”.  

“Ihsān adalah kepercayaan dan perbuatan yang benar, dan 

pada saat yang dan merupakan hakikat keduanya. Hakikat 

kepercayaan adalah kebenaran metafisis, dan perbuatan yang 

benar adalah parktek dzikir. … Bagi para Sufi munafik tidak 

sekedar berpura-pura alim agar orang terkesan, tetapi adalah 

orang yang gagal menarik konsekuensi dari Dogma dan 

Hukum..”. 

11. Penulis ‘terpaksa’ mengutip tulisan pakar yang mungkin tidak populer 

karena tidak memilki akses pada buku atau artikel lain yang mengkaji Ihsan 

dengan kulaifikasinya memadai dilihat keluasan cakupan dan kedalaman 

maknanya. Penulis sering berupaya tetapi sejauh ini gagal menemukan buku 

atau artikel yang dengan kualifikasi yang dimaksud sebagai hasil karya 

karya penulis ‘ulama’ kita. So what? Jika kita serius mengenai pilar Islam yang 

ketiga itu maka tidak ada cara lain bagi kita semua kecuali mendorong serta 

memfasilitasi pengembangan kajian menyeluruh dan sistematis mengenai 

Ihsān serta mempublikasakannya untuk kepentingan umat. Karena ini 

menyangkut kepentingan umat maka semua lini ‘tablig’ pada dasaranya 

perlu diberdayakan. Para mubalig, misalnya, dapat bemberikan sumbangan 

strategis dengan mempertimbangkan secara serius untuk memasukan isu 

terkait-ihsan dalam setiap materi tablig yang akan disampiakan. Keyakinan 

penulis, jika wacana mengenai ihsan sudah meluas di kalangan umat, maka 

kita tidak perlu lagi gagap ketika harus mendiskusikan isu-isu kemanuisaan 

yang berlingkup global: hah-hak azasi manusia (HAM), terorisme, 

kemiskinan, keadilan ekonomi, keadilan politik, isu-isu terkait-gender, 

perubahan iklim global dan sebagainya.  

12. Selain mubalig, para pendidik, misal lain, dapat memberikan sumbangan 

yang sangat besar dengan cara mempertimbangkan muatan kajian Ihsan 

secara proporsional dalam kurikulum mata pelajaran atau mata kuliah 

keislaman. Dalam kaitan ini penulis pernah membaca buku teks karya 



Sachiko dan Chittick (2000)iii layak dipertimbangkan untuk menjadi 

semacam model. Alasannya, buku itu secara sadar dirancang sedemikian 

rupa sehingga tiga pilar Islam itu jelas terintegrasi dalam suatu kestauan 

yang utuh. Dengan kurikulum semacam itu dalam 2-3 generasi mendatang 

dapat diharapkan akan lahir generasi umat yang memiliki pemahaman utuh 

mengenai ajaran agamnya serta mampu meluruskan pencitraan negatif 

mengenai Islam. Semoga….@ 

  

 
                                                           
i Rujukan untuk butir ini dapat dilihat dalam Wikipedia (the free encyclopedia). 

ii Schuon, Frithjof (2006), “The Quintessential Esoterism of Islam”, the World Wisdom online library: 
www.worldwisdom.com/public/library.  

iii Murata, Sachiko; William C. Chittick (2000). The Vision of Islam. I. B. Tauris. pp. 267–282. ISBN 1-
86064-022-2. The Mysteries of Ihsan: Natural Contemplation and the Spiritual Virtues in the Quran 
By JAMES W. MORRIS 

 


