
Tablig, Haji Wada, dan Hak Azasi Manusia 

Uzair Suhaimi 

uzairsuhaimi.wordpress.com 

1. Secara etimologis kata tablig berasal dari kata dalam bahasa Arab balaga- kata 

kerja masa lalu (fi’il madhi) yang secara harfiah berarti ‘telah menyampikan’. 

Mengenai cara tablig para ahli sepakat tidak harus dalam bentuk verbal tetapi 

dapat dalam bentuk lainnya termasuk perbuatan, sikap dan contoh prilaku 

sehari-hari orang yang menyampaikan (mubalig). Yang diperdebatkan para 

ahli adalah cakupan materi tablig. Tulisan ini menyajikan pandangan penulis 

mengenai topik ini berdasarkan pemahamannya mengenai sejumlah teks suci 

Al Qur’an dan pembelajaran dari khutbah historis haji wada’.  

2. Sepengatahuan penulis kata tablig dalam artian harfiah atau eksplisit tidak 

tercantum dalam teks suci Al Qur’an. Walaupun demikian, dalam teks suci itu 

tercantum banyak kata yang serumpun dengan kata tablig dan digunakan 

dalam berbagai konteks[2]. Ketika memberikan perintah kepada Rasullullah 

saw, misalnya, Al Qur’an menggunakan kata balllig- kata kerja perintah (fi’il 

‘amr)- yang berati sampaikanlah! Kata itu tercantum antara lain dalam Surat Al 

Maidah, ‘Wahai Rasul, ballig apa-apa yang diturunkan kepadamu dari 

Tuhanmu, jika tidak engkau kerjakan engkau tidak menyampaikan 

amanatnya’ (5:67). Kata lainnya yang serumpun dengan tablig yaitu baläg yang 

berati penyampian antara lain tercantum tercantum dalam ayat 92 dan 99 

dalam surat yang sama: ‘… maka ketahuilah (bahwa) sesungguhnya 

kewajiban Rasul Kami, hanyalah baläg dengan terang’(92)’. ‘Kewajiban Rasul 

tidak lain hanyalah baläg, dan Allah mengetahui apa yang kamu lahirkan dan 

kamu sembunyikan)’( 99).  

3. Menurut ayat (5:67) materi tablig mencakup ‘apa yang diturunkan kepadamu 

oleh Tuhanmu’. Pertanyaannya adalah yang mana dari yang diturunkan itu 



yang harus disampaikan? Bagi para ahli tafsir pertanyaan ini relevan karena 

dua persoalan. Pertama, ayat itu turun pada masa akhir kerasulan Rasulullah 

saw ketika beliau sudah menyampaikan semua materi tablig sehingga 

perintah bertablig tampak janggal. Kedua, dan ini menambah komplikasi, tiga 

ayat sebelum ayat itu berkaitan dengan kritik atau kecaman teks suci 

mengenai prilaku para ahli kitab, khususnya dari golongan Yahudi. 

Pertanyaan yang muncul adalah apakah muatan tablig sebagaimana 

tercantum pada ayat itu terkait dengan ‘apa’ yang harus disampaikan kepada 

ahli kitab.  

4. Mengenai persoalan kedua sebagian penafsir berpendapat ayat 67 tidak harus 

dikaitkan dengan ayat-ayat sebelumnya. Cara penafsiran semacam itu, 

menafsirkan suatu ayat dengan mengabaikan ayat sebelumnya, dianggap 

masih dapat diterima sekali pun jarang dipraktekkan oleh para ahli tafsir. Jika 

argumen ini dapat diterima maka persoalan kedua terselesaikan. Mengenai 

persoalan pertama, sebagian ahli tafsir memaknai kalimat ‘apa yang 

diturunkan’ sebagai ‘semua yang diturunkan’. Dengan demikian, sekali pun 

diturunkan dalam periode akhir masa kerasulan, perintah bertablig itu dapat 

diartikan sebagai penegasan mengenai keharusan menyampaikan semua 

materi tablig, tanpa menyisakan satu materi pun yang tidak disampaikan. 

Singkatnya, menurut model penafsiran ini Ayat 46 Surat Al Maidah berlaku 

umum dalam dua arti: (1) tidak dimaksudkan khusus untuk merespon 

kelompok masyarakat tertentu sebagaimana termakstub dalam ayat-ayat 

sebelumnya, dan (2) mencakup semua materi tablig tanpa kecuali. Penulis 

cenderung sependapat dengan penafsiran ini karena selain tampak logis juga 

konsisten dengan ayat 92 dan 99 dalam surat yang sama.  

5. Jika kita mencoba mencari hadits untuk memahami cakupan materi tablig 

maka kita kemungkinan besar akan gagal. Masalahnya, sejauh pengetahuan 

penulis hadits jarang sekali menggunakan kosa kata tablig atau yang 



serumpun dengan kata itu. Sejauh penulis ketahui hanya ada satu hadits yang 

mengunakan kata yang dimaksud yaitu “Balligu anni walau ayah”- yang artinya 

kira-kira “Sampaikanlah dariku walaupun seayat”.  

6. Di luar hadits itu ada satu lagi hadits lain yang menggunakan kata serupa, 

tidak dalam bentuk teks hadits tersendiri, melainkan sebagai bagian dari 

khutbah Rasulullah saw dalam haji wada’, haji perspisahan’. Sebagaimana 

tercatat dalam sejarah, pada hari yang sama dengan hari penyampaian 

khutbah itu, beliau menerima ayat Al Qur’an yang turun terakhir, “Al yauma 

akmaltu…’. Tidak lama setelah haji wada’ itu beliau jatuh sakit dan akhirnya 

menghadap Khalik yang sangat dicintai dan mencintainya itu.  

7. Hemat penulis khutbah haji wada’ sangat penting untuk memahami cakupan 

materi tablig sebagaimana yang dikehendaki Rasulullah. Dalam kesempatan 

itu Rasulullah saw memulai khutbah dengan kalimat yang menurut M. Natsir. 

‘kata-kata sederhana memancarkan sinar cinta sayang dari lubuk hati’ (113). 

Beliau mengakhiri khutbah itu setelah Rasulullah saw menyampaikan 

semacam “serah terima kewajiban” bertablig kepada para pewarisnya.  

8. Untuk memahami secara memadai nuansa psikologis umat dan substansi 

khutbah, berikut ini disajikan sebagian teks khutbah itu yang penulis kutip 

dari Buku Fiqhud Da’wah (111-118)[3]. Rahimallähu! 

Rasul (R): “Wahai manusia! Dengar kataku, agar aku terangkan 

kepadamu. Sesungguhnya aku tak tahu, berangkali aku tak akan 

bertemu lagi denganmu sesudah tahun ini, di tempat perbenhentian 

ini untuk selamanya’. ‘Wahai orang banyak! Tahukah kamu, bulan 

apakah sekarang?”  

Umat yang hadir (U): “Bulan haram”  

R: “Sesungguhnya Allah telah mengharamkan atas kamu, darah 



sesamamu, sampai kamu berjumpa dengan Tuhanmu, seperti 

haramnya bulan ini’. ‘Tahukah kamu daerah apakah ini?”  

U: ‘Daerah Haram”  

R: “Sesungguhnya Allah telah mengharamkan atas kamu darah 

sesamamu dan harta sesamamu; sampai kamu berjumpa dengan 

Tuhanmu; seperti haramnya daerahmu ini”. “Tahukah kamu hari 

apakah sekarang?”  

U: ‘Hari haram’  

R: “Sesungguhnya Allah telah mengharamkan kepadamu darah 

sesamamu dan harta sesamamu sampai kamu berjumpa dengan 

Tuhanmu, seperti haramnya haramnya hari ini di ulanmu ini, di 

daerahmu ini. Sseungguhnya kamu akan berjumpa dengan 

Tuhanmu, dan akan ditanya akan segala perbuatanmu’. “Wahai! 

Apakah aku sudah sampaikan? (Alä hal balagtu?)  

U: ‘Allahumma, betul, sudah engkau sampiakan’  

R: “Wahai Tuhanku! Persaksikanlah” 

9. Dua catatan penting dapat diturunkan dari kutipan di atas. Pertama, 

potongan khutbah jelas sekali menegaskan dua isu hak azasi manusia (HAM) 

yang mendasar yaitu hak hidup dan hak kepemilikan barang pribadi. Kedua, 

Posisi penempatan teks Alä hal balagtu?dalam rangkaian dialog di atas, bagi 

penulis, mengisyaratkan bahwa Rasul ingin menegaskan bahwa dua isu HAM 

yang disebutkan sebelumnya harus merupakan bagian materi tablig. Sebagai 

catatan, kata balagtu memiliki akar kata yang sama dengan tablig yaitu balaga.  

10. Isi khutbah selanjutnya terkait degan masalah kehidupan sosial 

kemasyarakatan dalam arti luas: kewajiban menyempurnakan amanah, 

penghapusan riba, hak-hak dan kewajiban wanita (termasuk hak dan 



kewajiban timbal-balik suami-istri), ukhuwah islamiah dan persamaan hak 

dan martabat manusia, tanpa memandang bangsa dan warna kulit. Yang 

menarik untuk dicatat adalah bahwa setiap selesai menyampiakan satu topik, 

Rasul selalu berseru: ‘Apakah aku sudah sampaikan?’ Umat yang hadir secara 

spontan akan merespon seruan itu: “Betul, sudah engkau sampaikan. 

Mendengan respon spontan itu Rasul segera melanjutkan dengan munajat: 

‘Wahai Tuhanku, persaksikanlah’.  

11. Setelah semua topik khutbah disampaikan Rasullullah saw mengacungkan 

telunjuknya ke atas sambil berseru. “Wahai Tuhanku! Saksikanlah, 

saksikanlah, saksikanlah wahai Tuhanku”. Akhirnya, beliu memberikan pesan 

kepada hadirin untuk “menyampikan” isi khutbah kepada mereka yang tidak 

hadir, pesan terbuka yang mengesankan serah-terima kewajiban bertablig[4].  

12. Berikut ini adalah tiga butir catatan akhir penulis menegani teks khutbah itu:  

o Penggunaan kata yang bersifat universal untuk menyeru pendengar 

pembukaan khutbah yaitu ‘Wahai manusia’ (bukan ‘wahai umatku’, 

misalnya) menunjukkan universalitas ajaran beliau.  

o Permintaan konfirmasi hadirin dan munajat kepada Rab dalam 

khutbah dialogis di atas setiap satu topik selesai disampaikan 

menegaskan ‘keharusan’ setiap topik khutbah dimasukkan sebagai 

materi pokok tablig.  

o Isi khutbah, berangkali di luar dugaan kebanyakan, hampir seluruhnya 

terkait dengan isu-isu ha-hak azasi manusia (HAM) dan sosial 

kemasyarakatan, bukan mengenai ibadah mahdhah seperti salat. 

Kesimpulan: Materi tablig harus mencakup isu-isu HAM dan sosial kemasyarakatan. 

Pertanyaan: Sejauh mana isu-isu itu menjadi perhatian mubalig kita? Wallähu ‘alam@ 

 



[1] Konon istilah tablig dulu lebih populer dari pada istilah da’wah. Istilah da’wah tampaknya 

baru dipopulerkan oleh Almarhum M. Natsir melalui kegiatan lembaga yang di bentuknya 

pada pertengahan tahun 1960-an, Dewan Da’wah (tanpa kata Indonesia). 

[2] Penggunaan kata yang serumpun dengan tablig dalam teks suci dapat dilihat dalam 

surat-surat dan ayat-ayat berikut: (3:20), (4:13), (4:63), (5:67,92,99), (6:149), (7:62,68,79), (11:57), 

(14:52), (16:82), (24:53), (29:18), (33:39), (35:46), (36:17), (42:48), (46:23), (64:12), (72:23,28). 

[3] Karya Almarhum M. Natsir yang diterbitkan oleh PT Abadi. Yang dirujuk dalam 

artikel adalah Cetakan ke-13, 2008. 

[4] Dengan serah terima itu kewajiban bertablig berada pada pundak sekelompok umat 

terpilih-mubalig. Mereka terpilih karena kapasitasnya dalam memahami Rislah secara 

mendalam tetapi juga karena integritas pribadinya yang memiliki standar moral tinggi, 

memiliki akhlak karïmah. Kelompok pilihan itu lah yang dapat dikatakan sebagai penerus 

atau ahli waris Rasulullah dalam bertablig serta berhak memiliki gelar mubalig (orang yang 

menyampaikan). 

 


