Tablig, Haji Wada, dan Hak Azasi Manusia

Uzair Suhaimi

uzairsuhaimi.wordpress.com

1. Secara etimologis kata tablig berasal dari kata dalam bahasa Arab balaga- kata
kerja masa lalu (fi'il madhi) yang secara harfiah berarti ‘telah menyampikan’.
Mengenai cara tablig para ahli sepakat tidak harus dalam bentuk verbal tetapi
dapat dalam bentuk lainnya termasuk perbuatan, sikap dan contoh prilaku
sehari-hari orang yang menyampaikan (mubalig). Yang diperdebatkan para
ahli adalah cakupan materi tablig. Tulisan ini menyajikan pandangan penulis
mengenai topik ini berdasarkan pemahamannya mengenai sejumlah teks suci

Al Qur’an dan pembelajaran dari khutbah historis haji wada’.

2. Sepengatahuan penulis kata tablig dalam artian harfiah atau eksplisit tidak
tercantum dalam teks suci Al Qur’an. Walaupun demikian, dalam teks suci itu
tercantum banyak kata yang serumpun dengan kata tablig dan digunakan
dalam berbagai konteks[2]. Ketika memberikan perintah kepada Rasullullah
saw, misalnya, Al Qur’an menggunakan kata balllig- kata kerja perintah (fi'il
‘amr)- yang berati sampaikanlah! Kata itu tercantum antara lain dalam Surat Al
Maidah, ‘Wahai Rasul, ballig apa-apa yang diturunkan kepadamu dari
Tuhanmu, jika tidak engkau kerjakan engkau tidak menyampaikan
amanatnya’ (5:67). Kata lainnya yang serumpun dengan tablig yaitu balig yang
berati penyampian antara lain tercantum tercantum dalam ayat 92 dan 99
dalam surat yang sama: ‘... maka ketahuilah (bahwa) sesungguhnya
kewajiban Rasul Kami, hanyalah balig dengan terang’(92)’. “Kewajiban Rasul
tidak lain hanyalah balig, dan Allah mengetahui apa yang kamu lahirkan dan

kamu sembunyikan)’( 99).

3. Menurut ayat (5:67) materi tablig mencakup ‘apa yang diturunkan kepadamu

oleh Tuhanmu’. Pertanyaannya adalah yang mana dari yang diturunkan itu



yang harus disampaikan? Bagi para ahli tafsir pertanyaan ini relevan karena
dua persoalan. Pertama, ayat itu turun pada masa akhir kerasulan Rasulullah
saw ketika beliau sudah menyampaikan semua materi tablig sehingga
perintah bertablig tampak janggal. Kedua, dan ini menambah komplikasi, tiga
ayat sebelum ayat itu berkaitan dengan kritik atau kecaman teks suci
mengenai prilaku para ahli kitab, khususnya dari golongan Yahudi.
Pertanyaan yang muncul adalah apakah muatan tablig sebagaimana

tercantum pada ayat itu terkait dengan ‘apa’ yang harus disampaikan kepada

ahli kitab.

. Mengenai persoalan kedua sebagian penafsir berpendapat ayat 67 tidak harus
dikaitkan dengan ayat-ayat sebelumnya. Cara penafsiran semacam itu,
menafsirkan suatu ayat dengan mengabaikan ayat sebelumnya, dianggap
masih dapat diterima sekali pun jarang dipraktekkan oleh para ahli tafsir. Jika
argumen ini dapat diterima maka persoalan kedua terselesaikan. Mengenai
persoalan pertama, sebagian ahli tafsir memaknai kalimat ‘apa yang
diturunkan’ sebagai ‘semua yang diturunkan’. Dengan demikian, sekali pun
diturunkan dalam periode akhir masa kerasulan, perintah bertablig itu dapat
diartikan sebagai penegasan mengenai keharusan menyampaikan semua
materi tablig, tanpa menyisakan satu materi pun yang tidak disampaikan.
Singkatnya, menurut model penafsiran ini Ayat 46 Surat Al Maidah berlaku
umum dalam dua arti: (1) tidak dimaksudkan khusus untuk merespon
kelompok masyarakat tertentu sebagaimana termakstub dalam ayat-ayat
sebelumnya, dan (2) mencakup semua materi tablig tanpa kecuali. Penulis
cenderung sependapat dengan penafsiran ini karena selain tampak logis juga

konsisten dengan ayat 92 dan 99 dalam surat yang sama.

. Jika kita mencoba mencari hadits untuk memahami cakupan materi tablig
maka kita kemungkinan besar akan gagal. Masalahnya, sejauh pengetahuan

penulis hadits jarang sekali menggunakan kosa kata tablig atau yang



serumpun dengan kata itu. Sejauh penulis ketahui hanya ada satu hadits yang
mengunakan kata yang dimaksud yaitu “Balligu anni walau ayah”- yang artinya

kira-kira “Sampaikanlah dariku walaupun seayat”.

. Di luar hadits itu ada satu lagi hadits lain yang menggunakan kata serupa,
tidak dalam bentuk teks hadits tersendiri, melainkan sebagai bagian dari
khutbah Rasulullah saw dalam haji wada’, haji perspisahan’. Sebagaimana
tercatat dalam sejarah, pada hari yang sama dengan hari penyampaian
khutbah itu, beliau menerima ayat Al Qur’an yang turun terakhir, “Al yauma
akmaltu...”. Tidak lama setelah haji wada’ itu beliau jatuh sakit dan akhirnya

menghadap Khalik yang sangat dicintai dan mencintainya itu.

. Hemat penulis khutbah haji wada” sangat penting untuk memahami cakupan
materi tablig sebagaimana yang dikehendaki Rasulullah. Dalam kesempatan
itu Rasulullah saw memulai khutbah dengan kalimat yang menurut M. Natsir.
‘kata-kata sederhana memancarkan sinar cinta sayang dari lubuk hati’ (113).
Beliau mengakhiri khutbah itu setelah Rasulullah saw menyampaikan

semacam “serah terima kewajiban” bertablig kepada para pewarisnya.

. Untuk memahami secara memadai nuansa psikologis umat dan substansi
khutbah, berikut ini disajikan sebagian teks khutbah itu yang penulis kutip
dari Buku Fighud Da’wah (111-118)[3]. Rahimallihu!

Rasul (R): “Wahai manusia! Dengar kataku, agar aku terangkan
kepadamu. Sesungguhnya aku tak tahu, berangkali aku tak akan
bertemu lagi denganmu sesudah tahun ini, di tempat perbenhentian
ini untuk selamanya’. “Wahai orang banyak! Tahukah kamu, bulan

apakah sekarang?”
Umat yang hadir (U): “Bulan haram”

R: “Sesungguhnya Allah telah mengharamkan atas kamu, darah



sesamamu, sampai kamu berjumpa dengan Tuhanmu, seperti

haramnya bulan ini’. “Tahukah kamu daerah apakah ini?”
U: ‘Daerah Haram”

R: “Sesungguhnya Allah telah mengharamkan atas kamu darah
sesamamu dan harta sesamamu; sampai kamu berjumpa dengan
Tuhanmu; seperti haramnya daerahmu ini”. “Tahukah kamu hari

apakah sekarang?”
U: ‘Hari haram’

R: “Sesungguhnya Allah telah mengharamkan kepadamu darah
sesamamu dan harta sesamamu sampai kamu berjumpa dengan
Tuhanmu, seperti haramnya haramnya hari ini di ulanmu ini, di
daerahmu ini. Sseungguhnya kamu akan berjumpa dengan
Tuhanmu, dan akan ditanya akan segala perbuatanmu’. “Wahai!

Apakah aku sudah sampaikan? (Ald hal balagtu?)

U: “Allahumma, betul, sudah engkau sampiakan’

R: “Wahai Tuhanku! Persaksikanlah”

9. Dua catatan penting dapat diturunkan dari kutipan di atas. Pertama,

potongan khutbah jelas sekali menegaskan dua isu hak azasi manusia (HAM)

yang mendasar yaitu hak hidup dan hak kepemilikan barang pribadi.

Kedua

Posisi penempatan teks Ald hal balagtu?dalam rangkaian dialog di atas, bagi

penulis, mengisyaratkan bahwa Rasul ingin menegaskan bahwa dua isu HAM

yang disebutkan sebelumnya harus merupakan bagian materi tablig. Sebagai

catatan, kata balagtu memiliki akar kata yang sama dengan tablig yaitu balaga.

10. Isi

khutbah selanjutnya terkait degan masalah kehidupan

sosial

kemasyarakatan dalam arti luas: kewajiban menyempurnakan amanabh,

penghapusan riba, hak-hak dan kewajiban wanita (termasuk hak dan



kewajiban timbal-balik suami-istri), ukhuwah islamiah dan persamaan hak
dan martabat manusia, tanpa memandang bangsa dan warna kulit. Yang
menarik untuk dicatat adalah bahwa setiap selesai menyampiakan satu topik,
Rasul selalu berseru: ‘Apakah aku sudah sampaikan?” Umat yang hadir secara
spontan akan merespon seruan itu: “Betul, sudah engkau sampaikan.
Mendengan respon spontan itu Rasul segera melanjutkan dengan munajat:

‘Wahai Tuhanku, persaksikanlah’.

11. Setelah semua topik khutbah disampaikan Rasullullah saw mengacungkan
telunjuknya ke atas sambil berseru. “Wahai Tuhanku! Saksikanlah,
saksikanlah, saksikanlah wahai Tuhanku”. Akhirnya, beliu memberikan pesan
kepada hadirin untuk “menyampikan” isi khutbah kepada mereka yang tidak

hadir, pesan terbuka yang mengesankan serah-terima kewajiban bertablig[4].
12. Berikut ini adalah tiga butir catatan akhir penulis menegani teks khutbah itu:

0 Penggunaan kata yang bersifat universal untuk menyeru pendengar
pembukaan khutbah yaitu “Wahai manusia” (bukan ‘wahai umatku’,

misalnya) menunjukkan universalitas ajaran beliau.

0 Permintaan konfirmasi hadirin dan munajat kepada Rab dalam
khutbah dialogis di atas setiap satu topik selesai disampaikan
menegaskan ‘keharusan’ setiap topik khutbah dimasukkan sebagai

materi pokok tablig.

0 Isi khutbah, berangkali di luar dugaan kebanyakan, hampir seluruhnya
terkait dengan isu-isu ha-hak azasi manusia (HAM) dan sosial

kemasyarakatan, bukan mengenai ibadah mahdhah seperti salat.

Kesimpulan: Materi tablig harus mencakup isu-isu HAM dan sosial kemasyarakatan.

Pertanyaan: Sejauh mana isu-isu itu menjadi perhatian mubalig kita? Wallihu ‘alam@



[1] Konon istilah tablig dulu lebih populer dari pada istilah da"wah. Istilah da’wah tampaknya
baru dipopulerkan oleh Almarhum M. Natsir melalui kegiatan lembaga yang di bentuknya
pada pertengahan tahun 1960-an, Dewan Da’wah (tanpa kata Indonesia).

[2] Penggunaan kata yang serumpun dengan tablig dalam teks suci dapat dilihat dalam
surat-surat dan ayat-ayat berikut: (3:20), (4:13), (4:63), (5:67,92,99), (6:149), (7:62,68,79), (11:57),
(14:52), (16:82), (24:53), (29:18), (33:39), (35:46), (36:17), (42:48), (46:23), (64:12), (72:23,28).

[3] Karya Almarhum M. Natsir yang diterbitkan oleh PT Abadi. Yang dirujuk dalam
artikel adalah Cetakan ke-13, 2008.

[4] Dengan serah terima itu kewajiban bertablig berada pada pundak sekelompok umat
terpilih-mubalig. Mereka terpilih karena kapasitasnya dalam memahami Rislah secara
mendalam tetapi juga karena integritas pribadinya yang memiliki standar moral tinggi,
memiliki akhlak karimah. Kelompok pilihan itu lah yang dapat dikatakan sebagai penerus
atau ahli waris Rasulullah dalam bertablig serta berhak memiliki gelar mubalig (orang yang

menyampaikan).



