
1 

 

Siginfikansi Wahyu Pertama 

Uzair Suhaimi 
uzairsuhaimi.wordpress.com  

Sebagaimana dikemukakan Shihab (2003:391), semua ulama sepakat bahwa 

wahyu pertama yang diturunkan kepada Rasul saw yang bergelar al-Amîn itu 

adalah lima ayat pertama dari Surat Al-’alaq (Surat ke-96). Wahyu ini diturunkan 

ketika Rasul saw tengah melakukan penyendirian spiritual (tahannuts) di suatu 

gua di Bukit Hira’ yang menurut Lingi (2009:83-84), “bukan sesuatu yang aneh 

bagi kaum Quraisy dan sudah menjadi praktik tradisional bagi keturunan Ismâ’îl. 

Pada setiap generasi selalu ada satu atau dua orang yang mengasingkan diri ke 

tempat yang terisolir dalam waktu sekian lama agar terbebaskan dari kontaminasi 

dunia manusia”.  

Mengenai urutan wahyu-wahyu berikutnya pendapat para ahli tafsir sedikit 

berbeda. Menurut Ling (2009:86) wahyu kedua yang diterima Rasul saw adalah 

Surat 68 (1-4)ii. Selanjutnya ada masa jeda yang sempat membuat beliau khawatir 

‘kalau-kalau dirinya telah menyebabkan ketidak-senangan Tuhan’ (halaman 87). 

Dalam keadaan demikian Khadijah r.a memperlihatkan ‘kelasnya’ sebagai istri 

Rasul saw karena senantiasa meyakinkan suaminya bahwa Allah swt pasti tidak 

meninggalkan atau membencinya. Suasana psikologis ini terungkap dalam wahyu 

ketiga yang sekaligus ‘memuat perintah pertama berkaitan langsung dengan 

misinya’ yaitu Surat 93 (1-11)iii. 

Hemat penulis, upaya memahami signifikasi ketiga wahyu itu relatif sederhana. 

‘Modal’ yang diperlukan hanya kemampuan bahasa dan logika dasar serta sedikit 

sikap rendah-hati dan kepekaan spiritual. Tentu saja upaya itu hanya dapat 

membuahkan hasil secara optimal sumber wahyu itu, Allah swt, 

menghendakinya. Melalui artikel penulis berupaya mencandraiv signifikansi 

ketiga wahyu itu dengan fokus pada wahyu pertama. 

Fokus Islam: Allah swt dan Manusia 

Sampai sekarang penulis masih mengagumi cara Schuon (1994:1) mendefinisikan 

Islam: ‘Islam adalah pertemuan antara Allah sebagaimana adanya dan manusia 

sebagaimana adanya’. Hemat penulis definisi ini sempurna dalam arti sudah 

mencakup apa yang harus dicakup dan secara ringkas telah … ringkas. Definsi itu 



2 

 

sudah mencakup dua fokus ajaran Islam yaitu Allah swt dan manusia. Tetapi 

untuk memahami secara menyeluruh definisi itu kita perlu membaca keseluruhan 

bukunya yang berhalaman lebih dari 300. Untuk memahami secara memadai 

kalimat ‘sebagaimana adanya’ dalam definsi itu kita perlu membaca dengan 

sangat teliti paling tidak dua alinea dalam buku itu. Untuk itupun kita dituntut 

familiar dengan istilah-istilah teknis seperti eksistensi, realitas, manifestasi, 

reintegrasi, theomorfisme dan intelegensi kehendak. Tanpa memahami istilah-

istilah teknis itu maka sulit untuk memahami definsi itu secara memadai dan 

tanpa risiko salah-arti. Terlepas dari ‘keterbatasan manusiawi’ semacam itu kita 

tampaknya perlu mengakui secara rendah hati keistimewaan definisi itu 

khusunya jika ditujukan kepada para akademisi mereka yang belum banyak 

mengenal Islam, bersifat non-sekretarian sehingga diterima secara luas, serta tidak 

memiliki masalah hambatan mental (mental block). 

Kandungan Wahyu Pertama 

Apa hubungan definsi Schuon dengan wahyu pertama? Hubungannya jelas: 

wahyu menegaskan fokus ajaran Islam yaitu Allah swt dan manusia. Tetapi 

berbeda dengan definisi Schuon, wahyu menggunakan bahasa yang sangat 

gamblang sehingga dapat dipahami oleh manusia dalam komunitas yang relatif 

terbelakang pada abad ke-7. Juga berbeda dengan definisi Schuon, wahyu itu 

tidak hanya berbicara mengenai Allah dan manusia tetapi juga menjelaskan 

hubungan antara keduanya. 

Untuk memperoleh gambaran menyeluruh mengenai wahyu pertama, berikut ini 

disajikan terjemahannya dalam Bahasa Indonesia yang dikutip Al-Mizan (2008)v: 

Bacalah dengan (menyebut) nama Tuhanmu yang menciptakan 

Dia telah menciptakan manusia dari segumpal darah 

Bacalah, dan Tuhanmulah yang Maha Mulia  

Yang mengajar (manusia) dengan pena 

Dia mengajarkan manusia apa yang tidak diketahuinya. 

Dalam ayat pertama kata Tuhan merupakan terjemahan dari kata rabb. 

Penggunaan kata rabb, bukan Allah, pasti bukan tanpa maksud. Yang jelas, kata 

rabbika yang merupakan gabungan dua kata yaitu rabb (tuhan) dan ka (kamu) 



3 

 

menjelaskan hubungan hakiki antara Allah dan manusia. Kata rabb ini memiliki 

arti yang luas dan memiliki konotasi pemelihara, pelindung, pencipta, pendidik 

dan semacamnya. Sebagai catatan, kata Allah sudah sangat dikenal oleh kaum 

Quraisy (termasuk dari kaum kafir jahiliyyah) sekalipun pemahamannya tidak 

tepat. Oleh karena itu penggunaan kata Allah dalam wahyu-wahyu pertama 

bukan saja kurang memiliki daya gugah tetapi juga berpotensi diartikan secara 

keliru. Selain itu, hemat penulis, kata rabb memiliki daya desak bagi pendengar 

untuk ‘tahu diri’ dihadapan rabb-nya.  

Ayat pertama ini dimulai dengan kata perintah iqra’--bacalah! Ini berarti kalimat 

yang mengikutinya harus dibaca secara apa adanya, kata-perkata, verbatim: 

“dengan nama Tuhanmu yang menciptakan’vi. Secara etimologis kata perintah 

iqra’ berasal dari pada kata qara’a yang memiliki arti dasar menghimpun. Kata 

dasar ini dapat diturunkan menjadi sejumlah makna turunan termasuk 

menyampaikan, menelaah, membaca, mendalami, meneliti, mengetahui ciri-ciri 

sesuatu (Shihab, 2003:392-393).  

Seperti halnya berlaku bagi rumpun bahasa Semitik lainnya, ungkapan Bahasa 

Arab pada umumnya sangat ekspresif sekaligus sarat makna. Sifat ekspresif dan 

sarat-makna ini dikemukakan oleh Shihab (2003:392) ketika menanggapi perintah 

membaca dalam ayat pertama ini sebagai berikut: 

Ayat ini bagai menyatakan: Bacalah wahyu-wahyu ilahi yang 

sebentar lagi akan banyak engkau terima, dan baca juga alam dan 

masyarakatmu. Bacalah agar engkau membekali dirimu dengan 

kekuatan pengetahuan. Bacalah semua iut tetapi dengan satu syarat 

hal tersebut dengan dan demi nama Tuhan yang selalu memelihara 

dan membimbingmu dan Yang mencipta makhluk kapan dan di 

manapun  

Hemat penulis, perintah membaca bagi komunitas dimana bahasa lisan sangat 

mendominasi menunjukkan isyarat ilmiah mengenai bangunan masyarakat yang 

akan dibangun wahyu: masyarakat yang memahami arti-penting budaya tulisan. 

Masyarakat ‘ahli-kitab’ yang baru, selain Yahudi dan Nasrani, tengah dibangun. 

Wallâhu alam bimurâdih. 



4 

 

Ayat kedua kedua menjelaskan Rabb sebagai pencipta manusia dari darah. Entah 

apa konotasi darah bagi kaum Quraisy tetapi mereka pasti memahaminya secara 

gamblang. Jika pada ayat pertama manusia diingatkan mengenai sifatnya sebagai 

mahluk spiritual (terkait dengan yang Maha Absolut), maka pada ayat kedua ini 

diingatkan mengenai sifatnya sebagai makhluk fisiologikal-biologikal atau basyar 

dalam istilah Al-Qur’an.  

Seperti ayat pertama, ayat ketiga dimulai dengan perintah membaca: “dan 

Tuhanmulah yang Maha Mulia”. Penulis memahami rangkaian ayat 2-3 seolah-

olah juga dimaksudkan untuk mengkrtitik kaum kafir Jahiliyah mengenai tuhan-

tuhan berhala mereka: dimana letak kemulyaannya; bukankah mereka tidak 

menciptakan manusia dari darah; mereka adalah buatan manusia. Dimana letak 

kemulyaannya (sekalipun sekedar sebagai perantara). Kritik semacam inilah yang 

tampaknya mulai membuat kaum kafir quarisy gusar (walaupun sebenarnya 

mereka tergolong toleran dalam hal beragama) dan mulai mencari akal 

menghentikan risalah Muhammad saw sebagaimana terbukti dalam sejarah. 

Ayat keempat dan kelima terkait dengan alat (pena) dan subyek (apa yang tidak 

diketahui manusia) dari ajaran Maha Mulia. Singkatnya, dua ayat ini terkait dengan 

manusia sebagai makhluk mental-intelektual. Penyebutan subyek ajaran disini 

tak-pelak lagi mendesak manusia untuk mengakui ‘intervensi’ yang dibutuhkan 

dari Maha Mulyavii dalam ranah pengetahuan. Aspek mental-spiritual manusia 

kembali ditekankan dalam wahyu kedua (Surat Al-Qalam).  

Kesimpulan  

Wahyu pertama ini sangat ringkas dan sarat makna mengungkapkan fokus Islam 

secara keseluruhan yaitu Allah swt dan manusia: Allah swt sebagai rabb manusia, 

hubungan hakiki antara keduanya dan deskripsi manusia sebagai makhluk 

spiritual, fisiologikal-biologikal, dan mental-intelektual.  

Jika kita sekarang dan generasi mendatang mampu menangkap pesan utama 

wahyu pertama ini seperti halnya pesan yang diterima masyarakat pertengahan 

abad 17 lalu maka hal itu membuktikan bahwa wahyu ini bukan ciptaan manusia 

karena tidak terikat waktu (timeless) maupun tempat (spaceless); atau singkatnya, 

bersifat primordial. Hemat penulis, inilah signifikasi wahyu pertama ini. Wallâhu 

’alam…@ 



5 

 

Referensi 

AL-Mizan 
2008  Al-Qur’an: Diserati Terjemahan dan Transelasi, Al-Mizan 

Ling, Martin 
   2009 Muhammad: Kisah Hidup Nabi Berdasarkan Sumber Klasik, PT Semabi 

Ilmu Semesta 

Schuon, F. 
1994  Memahamai Islam, Bandung: Penerbit Pustaka 

Shihab, M. Quraisy 
2003 Tafsir Al-Mishbah Volume 15, Lentera Hati 

                                                           

i Nama beliau yang lain adalah Abû Bakar Sirâj al-Din. Karyanya ini dikutip bukan tanpa alasan. 
Sebagaimana tertera dalam sub-judul, karya ini didasarkan pada sumber klasik. Hemat penulis, 
sumber klasik penting untuk keajian tarikh Rasul saw karena informasinya belum terkontaminasi 

oleh intrik politik yang hampir selalu melanda umat sejak peristiwa wafatnya Umar r.a, khalifah 
kedua. 

ii
 Terjemahan wahyu ini menurut Al-Mizan sebagai berikut: (1) Nun. Demi pena dan apa yang 

mereka tuliskan, (2) Dengan karunia TuhanMu engkau (Muhammad) bukanlah orang gila, (3) Dan 
sesungguhnya engkau pasti  mendapat pahala yang besar dan tidak putus-putusnya, (4) Dan 
sesungguhnya engkau benar-benar, berbudi pekerti yang luhur, dan (5) Maka kelak engkau akan 
melihat dan mereka (orang-orang kafir) pun akan melihat. 
 

iii
 Terjemahan wahyu ini menurut Al-Mizan sebagai berikut: (1) Demi waktu duha (ketika matahari 

naik sepenggalah); (2) Dan demi malam apabila telah sunyi; (3) Tuhanmu tidak meninggalkan 
engkau (Muhammad) dan tidak (pula) membencimu; (4) Dan sungguh, yang kemudian itu lebih 
baik bagimu daripada yang permulaan; (5) Dan sungguh, kelak Tuhanmu pasti memberikan 
karunia-Nya kepadamu, sehingga engkau menjadi puas; (6) Bukankah Dia mendapatimu sebagai 
seorang yatim, lalu Dia melindungi(mu); (7) Dan Dia mendapatimu sebagai seorang yang bingung, 

lalu Dia memberikan petunjuk; (8) Dan Dia mendapatimu sebagai seorang yang kekurangan, lalu 
Dia memberikan kecukupan; (9) Maka terhadap anak yatim janganlah engakau berlaku sewenang-
wenang; (10) Dan terhadap orang yang meminta-minta, janganlah engkau menghardik(nya), (11) 
Dan terhadap nikmat tuhanMu, hendaklah engkau nyatakan (dengan bersyukur)  

iv Penulis tidak sepenuhnya yakin mengenai ketepatan penggunaan kata ‘mencandra’ dalam 

konteks ini. Yang penulis coba jelaskan adalah bahwa melihat atau memahami signifikansi wahyu 
adalah mungkin tetapi dalam pengertian penglihatan atau pemahaman langsung, bukan 
pemahaman yang diperoleh berbasis kesimpulan deduktif maupun induktif. Kegiatan melihat dan 
memahami dalam pengertian langsung itulah yang dimaksudkan dengan istilah mencandra oleh 

penulis. Kayakinan penulis setiap orang memiliki organ mata-batin atau berangkali basyîrah dalam 
istilah al-Qur’an (75:14) untuk ‘mencandra’ hal-hal yang subtil (subtle).  

v
 Penulis mengutip Al-Mizan bukan tanpa alasan. Sejauh pengetahuan penulis terjemahan Al-

Mizan, seperti halnya Tafsir Al-Mizan karya Quraisy Shihab, didasarkan terutama pada 
pendekatan kebahasaan melalui analisis kritis dan mendalam, bukan semata-mata penjelasan atau 
syarah dari tafsir-tafsir terdahulu. Pendekatan semacam ini, bagi penulis, paling aman dalam 
memahami Al-Qur’an karena berupaya menghindari ‘jebakan’ pendapat, persepsi, minat dan 
kecenderungan subyektif seorang mufassir yang sedikit banyak pasti terkondisikan oleh zaman. 



6 

 

                                                                                                                                                                                

Walaupun demikian perlu diingat bahwa terjemahan, betapapun sempurnanya, pasti tidak akan 
pernah mampu mengungkapkan pesan teks secara sempurna. Sebagai ilustrasi, terjemahan Tuhan 
untuk rabb mungkin paling sesuai tetapi dalam pengertian aslinya rabb mempunyai makna yang 
jauh lebih luas sebagaimana dijelaskan dalam teks artikel ini.  

vi Disini tidak disebutkan obyek ciptaan sehingga maknanya dapat berarti segala yang ada. Tetapi 
tidak disebutkannya obyek ciptaan dalam ayat ini bisa jadi karena akan dijelaskan pada ayat 
berikutnya. Wallahu’ alam. 

vii
 Suku Quraisy konon sangat menghargai gelar karim atau mulia yang merujuk pada sifat 

kedermawanan seseorang. Tetapi pemahaman mereka mengenai istilah ini sudah sangat 
berlebihan sehingga mendekati keborosan (yang dikritik secara tajam oleh teks suci). Wahyu 
pertama ini tampaknya mulai ‘meluruskan’ makna karim kedalam bentuk yang lebih bermartabat. 
Pelurusan dituntaskan melalui ayat inna akramakum ‘indallahi atqakum. Bagi telinga kaum Quraisy, 

kombinasi kata ‘karim’ ini dengan ‘taqwa’ sebagaimana terungkap dalam ayat itu benar-benar 
mencengangkan karena sama-sekali di luar dugaan. 


