
1 
 

Inteligensi, Kehendak dan Kebaikan dalam 

Perspektif Filsafat Perenial 

Uzair Suhaimi 

uzairsuhaimi.wordpress.com 

Artikel singkat ini meninjau tiga dari sekian istilah kunci dalam filsafat 

perenial (perennial philosophy) yaitu inteligensi (intelligence), kehendak (the 

will) dan kebaikan (the virtue). Penulis merasakan kedalaman dan keluasan 

makna dari masing-masing istilah itu setelah membaca beberapa karya 

Schuoni, tokoh utama aliran filsafat itu. Aliran filsafat ini memfokuskan diri 

pada kebenaran yang dianggap bersifat primordialii dalam arti abadi 

(timeless) dan universal (spaceless); abadi karena dinilai berlaku sejak dahulu 

sampai kini dan akan datang, universal karena ditemukan dalam semua 

tradisi semua agama dan bahkan karya seni sakral (sacred arts).  

Inteligensi: Pengertian umum dan khusus 

Dalam pengertian umum inteligensi terkait dengan kecerdasan (IQ): 

seseorang dikatakan cerdas jika memiliki IQ relatif sangat tinggi; sebaliknya, 

idiot jika IQ-nya relatif sangat rendah. Pengertian umum ini sesuai dengan 

semua kamus yang dikenal. Oxford Advanced Learner’s Dictionary of Current 

English, misalnya, mendefinisikan inteligensi sebagai ‘kekuatan untuk 

melihat, belajar dan mengetahui, kemampuan mental…(‘the power of seeing, 

learning and knowing; mental ability... ‘) (Oxford University Press, 1974). Dari 

pengertian umum inilah kemudian timbul istilah inteligen sebagai suatu alat 

negara atau bidang profesi dinilai elitis karena sifat pekerjaan dan misinya 

sangat mengandalkan faktor kecerdasan seseorang.  Inilah pengertian umum 

mengenai inteligensi. 

Berbeda dengan pengertian umum itu Schuon (tanpa tahun, tt) 

memperkenalkan pengertian khusus dari istilah inteligensi. Bagi dia 

inteligensi tidak lain dari kepanjangan atau komplemen kehendak (the will); 

jadi, tidak ada hubungannya sama-sekali dengan kecerdasan. Sejauh penulis 

ketahui Schuon tidak mendefinisikan inteligensi dan kehendak secara 

eksplisit tetapi menjelaskan fungsi keduanya secara luar biasa dan di luar 

dugaan. Sebagaimana dinyatakan dalam salah satu tulisannya: ‘Fungsi 



2 
 

mendasar dari inteligensi adalah membedakan yang Riil dengan yang palsu 

atau antara yang Permanen dengan yang tidak permanan; fungsi mendasar 

kehendak adalah mengikatkan-diri dengan yang Riil dan Permanen. 

Pembedaan dan keterikatan ini adalah inti terdalam bagi semua 

spiritualitas.” Untuk menghindari kekeliruan penafsiran, berikut ini disajikan 

kutipan Schuon (tt,2) yang relevan: 

The essential function of human intelligence is to discernment 

between the Real and the illusory or between the Permanent and 

the impermanent, and the essential function of the will is 

attachment to the Permanent or the Real. The discernment and 

attachment are the quintessence of all spirituality”  

Respon spontas penulis ketika membaca kutipan di atas pertama kali adalah 

mengkaitkan kata yang Riil (dalam kutipan itu) dengan istilah al-Haqq yang 

seringkali digunakan dalam literatur sufi. Berbeda dengan ‘kebanyakan’, sufi 

tampaknya menganggap sangat serius istilah al-Haqq dan bahkan terkesan 

mengidentikannya dengan Allah swt. Sebagai catatan, kaitan antara al-Haqq 

dengan Allah swt dapat ditemukan dalam ayat yang kira-kira berarti: 

“Kebanaran (al-Haqq) berasal dari Tuhanmu, maka jangnalah sekali-kali 

engkau (Muhammad) termasuk orang-orang yang ragu’ (2:147). Wallâhu’alam 

bimrâdih. 

Rentang aktual Inteligensi dan Kehendak 

Bagi Schuon, rentang aktual inteligensi sedemikian luasnya sehingga semua 

yang ada di dunia ini tidak pernah proporsional atau sebanding dengan 

rentang itu. Ini terjadi karena menurutnya inteligensi diciptakan untuk yang 

Absolut. Fakta inilah yang merupakan salah satu kunci untuk memahami 

sifat dan takdir ultim kita yang sebenarnya sebagaimanana diungkapkannya 

(tt,1): ‘One of the keys to understanding our true nature and our ultimate destiny is 

the fact that the things in the world are never proportionate to the actual range of our 

intelligence. Our intelligence is made of for the Absolute..’.   

Berkitan dengan kehendak Schuon (tt,1-2) memberi ‘nasehat’ berikut: 

… jangan mencoba untuk mengukur luasnya cakupan obyek 

yang ingin dijangkau oleh kehendak; hanya dimensi yang 



3 
 

bersifat ilahiah yang dapat memenuhi dahaga kehendak cinta 

kita. Apa yang membuat kita menjadi manusiawi, dengan 

demikian menjadi bebas, adalah bahwa rentang kehendak 

kita sebanding (proportionate) dengan Tuhan. Hanya dalam 

Tuhan ia menjadi bebas dari semua batasan, karenanya dari 

semua yang dapat membatasi sifatnya itu. 

Dari kutipan-kutipan di atas tampak jelas persamaan dan perbedaan fungsi 

inteligensi dan kehendak. Persamaannya, baik inteligensi maupun kehendak 

terkait dengan yang Absolut atau Tuhan. Perbedannya, yang pertama terkait 

dengan semacam pembedaan metafisikal (istilah Schuon) atau ‘permisahan’ 

antara yang Absolut dengan yang bukan, sedangkan yang kedua dengan 

penyatuan antara keduanya. Schuon mengungkapkan hubungan itu yang 

kira-kira dapat dinarasi-ulang secara sederhana sebagai berikut: inteligensi 

memamapukan melihat perbedaan antara Âtmâ dan Mâyâ, sedangkan 

kehendak memampukan kontemplasi atau kesatuan kesadaran “penyatuan” 

keduanyaiii. Schuon melanjutkan dengan mengatakan bahwa ‘pembedaan 

bersifat memisahkan, dan itulah doktrin merujuk; ‘konsentrasi bersifat 

menyatukan, dan untuk itulah metode merujuk; keyakinan terkait dengan 

yang pertama sedangkan cinta kepada Tuhan dengan yang kedua’ (tt,2-3).  

Kebaikan dan Kebenaran 

Inteligensi maupun kehendak terkait dengan kebaikan dan kebenaran atau 

‘apa yang harus kita ketahui’. Schuon (sebagaimana dikutip Valodia) 

merumuskan keterkaitan itu secara luar biasa: inteligensi tanpa kebenaran 

bukan apa-apa dan tanpa kebaikan tidak akan mampu mengandung 

kebenaran; di sisi lain, kehendak tanpa kebaikan bukan apa-apa, dan 

kehendak tanpa kebaikan tidak akan dapat merealisasikan kebaikan.  

Kebaikan itu sendiri tidak lain dari sembahyang (worship) yang mengaitkan 

kita dengan Tuhan YME dan menarik kita kepada-Nya. Kebaikan dapat 

dilihat dari berbagai mode: esensial, natural/supernatural, keindahan dan 

berkah. Seperti yang diungkapkan Schuon (dikutip dari Valodia)  

• Pada esensinya kebaikan adalah kesesuaian atau konformitas antara 

jiwa dengan model ilahiah dan dengan pekerjaan spiritual.  



4 
 

• Kebaikan natural belum terbebas dari belenggu kebanggaan-diri; 

kebaikan supernatural saja, yang berakar dari Tuhan, yang bersifat 

manusiawi dalam arti sesungguhnya dan oleh karena itu bertepatan 

dengan sifat rendahan hati (humility). Seorang yang rendah hati 

(humble) tidak tertarik pada pengakuan orang lain terhadap kebaikan 

dirinya; ia tertarik untuk melampui dirinya, mencari keridoan Tuhan 

lebih dari pengakuan orang lain.  

• Kebaikan adalah keindahan sebagaimana keindahan adalah kebaikan 

bentuk. Kebaikan dalam pengertian ini setara dengan kualitas natural, 

kesadaran dan upaya tak-kenal lelah mengejar kesempurnaan. 

• Kebaikan adalah barkah atau anugrah ilahi yang kita harus mohonkan 

dengan sungguh-sungguh untuk memperolehnya karena tanpanya 

kita tidak dapat melakukan apapun. 

Terkait dengan rendah hati dan kejujuran ini ‘nasehat’ Schuon (dikutip dari 

Valodia) patut direnungkan: “One has to be humble because the ego tends to think 

itself more than it is; one has to be truthful because the ego prefers its own taste and 

habit to the truth”. 

Penutup 

Seorang muslim yang taat akan meyakini Surat al-Ikhlas yang menegaskan 

bahwa Allah swt yang Maka Esa mutahil didefinisikan karena ia ‘bukan apa 

pun yang dapat dibayangkan’iv. Tetapi jika kita boleh mengilustrasikan yang 

Absolut itu, dengan menggunakan perspektif perenial, kita mungkin dapat 

mengilustrasikan-Nya sebagai ‘model’ Kebenaran Tertinggi, Kebaikan 

Tertinggi dan Kecantikan Tertinggi. Kita dianugrahi inteligensi yang mampu 

membedakan mana yang Maha Benar; kita juga dianugrahi kehendak untuk 

merealisasikan model kebaikan dan keindahan ilahiah itu, satu-satunya 

model yang mampu memuaskan dahaga kerinduan purba jiwa kita. 

Wallâhu’alam;’alaihi tawakkalnâ waanabnâ; wakafâ billâhi syahîdâ …@ 



5 
 

Referensi 

Schuon, Frithjof, “Religio Perennis”, religioperennis.org, Sacred Web: online 

articles (tanpa tahun) 

Valodia, Deon (tanpa tahun), ‘Glossary Term Used by Frithjof Schuon’, 

religioperennis.org Sacred Web: online articles (tanpa tahun) 
                                                 
i Beliau konon bukan dari kalangan akademisi tetapi karyanya sangat dihargai, diperhitungkan 
dan bahkan ‘mempengaruhi’  para ahli kajian keagamaan, ahli filsafat dan mistikus kristiani, dan 
bahkan para sufi. Mungkin karena gaya, nuansa-batin dan metodologinya yang tidak lazim 
dalam filsafat, ada ahli lebih menyukai istilah kebijaksanaan perennial (perennial wisdom) dari 
pada filsafat perennial (perennial philosophy). Schuon sendirinya menggunakan istilah Religio 
Perennis (lihat Referensi). 

ii Penulis menduga, dua istilah qur’ani yaitu dinul qayyim (x:X) dan hanîfan muslimâ (x;X) terkait 
dengan semacam cetak biru agama purba yang mengajarkan ajaran primordial ini. Wallâhu’alam.  

iii Istilah Âtmâ dan Mâyâ dalam konteks ini berasal dari Schuon. 

iv Dalam pemahaman penulis artikel ini, ungkapan teks suci yang tegas dan sederhana itu 
semakna dengan rumusan Schuon, mengutip Sriramakrisna, yang mendeskripsikan yang 
Absolut: ‘In the Absolute, I am not, he is not, and God (in His personal determination) is not, because He 
(the absolute) is beyond the reach of all words and thoughts’ (lihat Valodia).  


