Inteligensi, Kehendak dan Kebaikan dalam

Perspektif Filsafat Perenial

Uzair Suhaimi

uzairsuhaimi.wordpress.com

Artikel singkat ini meninjau tiga dari sekian istilah kunci dalam filsafat
perenial (perennial philosophy) yaitu inteligensi (intelligence), kehendak (the
will) dan kebaikan (the virtue). Penulis merasakan kedalaman dan keluasan
makna dari masing-masing istilah itu setelah membaca beberapa karya
Schuoni, tokoh utama aliran filsafat itu. Aliran filsafat ini memfokuskan diri
pada kebenaran yang dianggap bersifat primordiali dalam arti abadi
(timeless) dan universal (spaceless); abadi karena dinilai berlaku sejak dahulu
sampai kini dan akan datang, universal karena ditemukan dalam semua

tradisi semua agama dan bahkan karya seni sakral (sacred arts).

Inteligensi: Pengertian umum dan khusus

Dalam pengertian umum inteligensi terkait dengan kecerdasan (IQ):
seseorang dikatakan cerdas jika memiliki IQ relatif sangat tinggi; sebaliknya,
idiot jika IQ-nya relatif sangat rendah. Pengertian umum ini sesuai dengan
semua kamus yang dikenal. Oxford Advanced Learner’s Dictionary of Current
English, misalnya, mendefinisikan inteligensi sebagai ‘kekuatan untuk
melihat, belajar dan mengetahui, kemampuan mental...("the power of seeing,
learning and knowing; mental ability... ) (Oxford University Press, 1974). Dari
pengertian umum inilah kemudian timbul istilah inteligen sebagai suatu alat
negara atau bidang profesi dinilai elitis karena sifat pekerjaan dan misinya
sangat mengandalkan faktor kecerdasan seseorang. Inilah pengertian umum

mengenai inteligensi.

Berbeda dengan pengertian umum itu Schuon (tanpa tahun, tt)
memperkenalkan pengertian khusus dari istilah inteligensi. Bagi dia
inteligensi tidak lain dari kepanjangan atau komplemen kehendak (the will);
jadi, tidak ada hubungannya sama-sekali dengan kecerdasan. Sejauh penulis
ketahui Schuon tidak mendefinisikan inteligensi dan kehendak secara
eksplisit tetapi menjelaskan fungsi keduanya secara luar biasa dan di luar

dugaan. Sebagaimana dinyatakan dalam salah satu tulisannya: ‘Fungsi

1



mendasar dari inteligensi adalah membedakan yang Riil dengan yang palsu
atau antara yang Permanen dengan yang tidak permanan; fungsi mendasar
kehendak adalah mengikatkan-diri dengan yang Riil dan Permanen.
Pembedaan dan keterikatan ini adalah inti terdalam bagi semua
spiritualitas.” Untuk menghindari kekeliruan penafsiran, berikut ini disajikan

kutipan Schuon (tt,2) yang relevan:

The essential function of human intelligence is to discernment
between the Real and the illusory or between the Permanent and
the impermanent, and the essential function of the will is
attachment to the Permanent or the Real. The discernment and

attachment are the quintessence of all spirituality”

Respon spontas penulis ketika membaca kutipan di atas pertama kali adalah
mengkaitkan kata yang Riil (dalam kutipan itu) dengan istilah al-Hagqg yang
seringkali digunakan dalam literatur sufi. Berbeda dengan ‘kebanyakan’, sufi
tampaknya menganggap sangat serius istilah al-Hagg dan bahkan terkesan
mengidentikannya dengan Allah swt. Sebagai catatan, kaitan antara al-Haqqg
dengan Allah swt dapat ditemukan dalam ayat yang kira-kira berarti:
“Kebanaran (al-Haqq) berasal dari Tuhanmu, maka jangnalah sekali-kali

engkau (Muhammad) termasuk orang-orang yang ragu’ (2:147). Wallahu alam
bimradih.

Rentang aktual Inteligensi dan Kehendak

Bagi Schuon, rentang aktual inteligensi sedemikian luasnya sehingga semua
yang ada di dunia ini tidak pernah proporsional atau sebanding dengan
rentang itu. Ini terjadi karena menurutnya inteligensi diciptakan untuk yang
Absolut. Fakta inilah yang merupakan salah satu kunci untuk memahami
sifat dan takdir ultim kita yang sebenarnya sebagaimanana diungkapkannya
(tt,1): “One of the keys to understanding our true nature and our ultimate destiny is
the fact that the things in the world are never proportionate to the actual range of our
intelligence. Our intelligence is made of for the Absolute..’.

Berkitan dengan kehendak Schuon (tt,1-2) memberi ‘nasehat” berikut:

... jangan mencoba untuk mengukur luasnya cakupan obyek

yang ingin dijangkau oleh kehendak; hanya dimensi yang



bersifat ilahiah yang dapat memenuhi dahaga kehendak cinta
kita. Apa yang membuat kita menjadi manusiawi, dengan
demikian menjadi bebas, adalah bahwa rentang kehendak
kita sebanding (proportionate) dengan Tuhan. Hanya dalam
Tuhan ia menjadi bebas dari semua batasan, karenanya dari

semua yang dapat membeatasi sifatnya itu.

Dari kutipan-kutipan di atas tampak jelas persamaan dan perbedaan fungsi
inteligensi dan kehendak. Persamaannya, baik inteligensi maupun kehendak
terkait dengan yang Absolut atau Tuhan. Perbedannya, yang pertama terkait
dengan semacam pembedaan metafisikal (istilah Schuon) atau “permisahan’
antara yang Absolut dengan yang bukan, sedangkan yang kedua dengan
penyatuan antara keduanya. Schuon mengungkapkan hubungan itu yang
kira-kira dapat dinarasi-ulang secara sederhana sebagai berikut: inteligensi
memamapukan melihat perbedaan antara Atma dan Maya, sedangkan
kehendak memampukan kontemplasi atau kesatuan kesadaran “penyatuan”
keduanyaii. Schuon melanjutkan dengan mengatakan bahwa ‘pembedaan
bersifat memisahkan, dan itulah doktrin merujuk; ‘konsentrasi bersifat
menyatukan, dan untuk itulah metode merujuk; keyakinan terkait dengan

yang pertama sedangkan cinta kepada Tuhan dengan yang kedua’ (tt,2-3).

Kebaikan dan Kebenaran

Inteligensi maupun kehendak terkait dengan kebaikan dan kebenaran atau
‘apa yang harus kita ketahui’. Schuon (sebagaimana dikutip Valodia)
merumuskan keterkaitan itu secara luar biasa: inteligensi tanpa kebenaran
bukan apa-apa dan tanpa kebaikan tidak akan mampu mengandung
kebenaran; di sisi lain, kehendak tanpa kebaikan bukan apa-apa, dan

kehendak tanpa kebaikan tidak akan dapat merealisasikan kebaikan.

Kebaikan itu sendiri tidak lain dari sembahyang (worship) yang mengaitkan
kita dengan Tuhan YME dan menarik kita kepada-Nya. Kebaikan dapat
dilihat dari berbagai mode: esensial, natural/supernatural, keindahan dan

berkah. Seperti yang diungkapkan Schuon (dikutip dari Valodia)

* DPada esensinya kebaikan adalah kesesuaian atau konformitas antara

jiwa dengan model ilahiah dan dengan pekerjaan spiritual.



* Kebaikan natural belum terbebas dari belenggu kebanggaan-diri;
kebaikan supernatural saja, yang berakar dari Tuhan, yang bersifat
manusiawi dalam arti sesungguhnya dan oleh karena itu bertepatan
dengan sifat rendahan hati (humility). Seorang yang rendah hati
(humble) tidak tertarik pada pengakuan orang lain terhadap kebaikan
dirinya; ia tertarik untuk melampui dirinya, mencari keridoan Tuhan

lebih dari pengakuan orang lain.

* Kebaikan adalah keindahan sebagaimana keindahan adalah kebaikan
bentuk. Kebaikan dalam pengertian ini setara dengan kualitas natural,

kesadaran dan upaya tak-kenal lelah mengejar kesempurnaan.

* Kebaikan adalah barkah atau anugrah ilahi yang kita harus mohonkan
dengan sungguh-sungguh untuk memperolehnya karena tanpanya

kita tidak dapat melakukan apapun.

Terkait dengan rendah hati dan kejujuran ini “nasehat” Schuon (dikutip dari
Valodia) patut direnungkan: “One has to be humble because the ego tends to think
itself more than it is; one has to be truthful because the ego prefers its own taste and
habit to the truth”.

Penutup

Seorang muslim yang taat akan meyakini Surat al-Ikhlas yang menegaskan
bahwa Allah swt yang Maka Esa mutahil didefinisikan karena ia ‘bukan apa
pun yang dapat dibayangkan’i. Tetapi jika kita boleh mengilustrasikan yang
Absolut itu, dengan menggunakan perspektif perenial, kita mungkin dapat
mengilustrasikan-Nya sebagai ‘model’ Kebenaran Tertinggi, Kebaikan
Tertinggi dan Kecantikan Tertinggi. Kita dianugrahi inteligensi yang mampu
membedakan mana yang Maha Benar; kita juga dianugrahi kehendak untuk
merealisasikan model kebaikan dan keindahan ilahiah itu, satu-satunya
model yang mampu memuaskan dahaga kerinduan purba jiwa kita.

Walldhu’alam; alaihi tawakkalnd waanabnad; wakafd billdhi syahidd ... @



Referensi
Schuon, Frithjof, “Religio Perennis”, religioperennis.org, Sacred Web: online
articles (tanpa tahun)

Valodia, Deon (tanpa tahun), ‘Glossary Term Used by Frithjof Schuor’,

religioperennis.org Sacred Web: online articles (tanpa tahun)

i Beliau konon bukan dari kalangan akademisi tetapi karyanya sangat dihargai, diperhitungkan
dan bahkan ‘mempengaruhi’ para ahli kajian keagamaan, ahli filsafat dan mistikus kristiani, dan
bahkan para sufi. Mungkin karena gaya, nuansa-batin dan metodologinya yang tidak lazim
dalam filsafat, ada ahli lebih menyukai istilah kebijaksanaan perennial (perennial wisdom) dari
pada filsafat perennial (perennial philosophy). Schuon sendirinya menggunakan istilah Religio
Perennis (lihat Referensi).

ii Penulis menduga, dua istilah qur’ani yaitu dinul qayyim (x:X) dan hanifan muslimi (x;X) terkait
dengan semacam cetak biru agama purba yang mengajarkan ajaran primordial ini. Walldhu alam.

iii Jstilah Atma dan Maya dalam konteks ini berasal dari Schuon.

v Dalam pemahaman penulis artikel ini, ungkapan teks suci yang tegas dan sederhana itu
semakna dengan rumusan Schuon, mengutip Sriramakrisna, yang mendeskripsikan yang
Absolut: ‘In the Absolute, I am not, he is not, and God (in His personal determination) is not, because He
(the absolute) is beyond the reach of all words and thoughts’ (lihat Valodia).



