
1 

 

Mengandalkan Amal 

Uzair Suhaimi 

uzairsuhaimi.wordpress.com 

Pembaca mungkin sering mendengar ucapan do’a yang pada umumnya 

ditujukan bagi orang yang baru meninggal: “Mudah-mudahan arwahnya 

diterima di sisi Tuhan YME sesuai dengan amalannya”. Walaupun do’a ini 

relatif ‘standar’, penulis tergelitik untuk mengajukan dua jenis pertanyaan 

terkait dengan redaksi do’a itu. Pertama, apakah kata ‘arwah’ dalam konteks 

ini tepat? Sejauh yang penulis pahami kata ‘arwah’ bentuk jamak dari ruh 

sehingga pertanyaannya apakah ruh individual tidak ada? Terhadap jenis 

pertanyaan ini penulis cenderung ‘diam’ karena keyakinan penulis, 

pengetahuan manusia mengenai hal ini sangat terbatas (lihat 17:85). Kedua, 

apakah ‘bijak’ mendoakan agar arwah seseorang diterima ‘sesuai dengan 

amalannya’. Artikel ini terkait dengan jenis pertanyaan kedua ini; jelasnya, 

seputar hubungan antara imbalan di akhirat dan amal di dunia. 

Tidak Konkulsif 

Dalam perspektif Mu’tazilah, mazhab teologi Islam yang sangat 

mengandalkan fungsi akal, jawaban terhadap jenis pertanyaan kedua adalah 

positif. Pandangan mazhab ini hitam-putih: amal baik di dunia harus 

memperoleh imbalan masuk surga; amalan buruk atau dosa harus 

memperoleh imbalan masuk neraka. Bagaimana nasib dengan bayi atau 

anak-anak yang meninggal sebelum melakukan amal baik atau amal buruk? 

Jawabannya konsisten: tidak masuk masuk surga maupun neraka, tetapi 

memasuki tempat yang terletak antara keduanya. Sejumlah ayat tampaknya 

sejalan dengan pandangan model mu’tazilah ini; misalnya, “Maka barang 

siapa mengerjakan kebaikan seberat Ŝarrah, niscaya dia akan melihat 

(balasan)nya. Dan barang siapa mengerjakan kejahatan sebesar Ŝarrah, 

niscaya dia akan melihat (balasan)nya”.  

Walaupun sepintas lalu tampak sesuai dengan prinsip keadilan dan bahkan 

ada dasar nakliahnyai, pandangan model mu’tazilah ini banyak yang 

mengundang kritik bahkan penolakan. Krtitik dan penolakan ini antara lain 



2 

 

didasarkan pada argumen bahwa ‘keharusan’ bagi Tuhan YME dalam 

konteks ini berlebihan serta tidak sejalan dengan sifat keagungan dan 

kekuasaan-Nya yang tak-terbatas. Dasar nakliahnya: “Dan milik Allah-lah 

apa yang ada di langit dan apa yang di bumi. Dia mengampuni siapa yang 

dia kehendaki, dan mengazab yang dia kehendaki. Dan Allah Maha 

Pengampun, Maha Penyayang” (3:129). Ayat ini, bagi penulis, menegaskan 

keagungan dan kekuasaan Dia YME tetapi dalam ‘berkomunikasi’ dengan 

manusia tidak mengandalkan keagungan dan kekuasaan-Nya melainkan 

lebih berdasarkan dengan sifat Maha Pengampun dan Kasih-Sayang. 

Wallahu’alam bimurâdih. 

Kritik semacam ini terutama datang dari penganut mazhab Murji’ah yang 

dikenal sangat ‘permisif’ dan Asy’ariah serta Ma’turidiah yang dikenal 

sangat moderat. Dua mazhab terakhir ini ‘dikalim’ sebagai pijakan dasar 

bagi mazhab ahlussunnah-wal-jamaah dalam hal kajian teologis.  

Perdebatan teologis semacam ini meluas dengan memasukkan sejumlah 

topik yang pelik lainnya (seperti masalah kebebasan manusia) sehingga 

berkepanjangan serta tidak konkulif. Bagi sejumlah ulama salaf perdebatan 

teologis ini dinilai terlalu elitis, tidak produktif bahkan cenderung 

membingungkan umat. Inilah alasan kenapa mereka cenderung tidak 

menganjurkan berkecimpung dalam perdebatan teologis.  

Hubungan Pencipta-Hamba 

Isu mengenai imbalan-amal jelas relevan dalam konteks hubungan kerja 

buruh-majikan tetapi, hemat penulis, kurang atau bahkan tidak relevan 

dalam konteks hamba-Tuhanii. Sebagai hamba, manusia tidak memiliki 

pilihan kecuali menghamba secara total: melakukan segala apa yang 

diperintahkan-Nya serta meninggalkan apa yang dilarang-Nya. Lebih dari 

itu, seorang hamba yang ‘baik’ dituntut untuk:  

• tidak saja melakukan apa yang diperintahkan tetapi juga apa yang 

disukai-Nya;  

• tidak saja meninggalkan  yang dilarang tetapi juga yang tidak 

disukai-Nya; dan  



3 

 

• melakukan atau tidak melakukan amal dengan cara yang ‘cantik’ 

(ihsan) dalam arti didasarkan sikap kepatuhan total, sepenuh hati 

dengan getaran seluruh serat jiwa.  

Mengenai yang terakhir ini mungkin ada baiknya disimak salah satu teks 

suci mengenai drama hidup-mati: “(Maha suci Dia) Yang menciptakan mati 

dan hidup untuk menguji kamu, siapa di antara kamu yang lebih baik 

amalannya. Dan Dia Mahaperkasa, Maha Pengampun’ (67:2). Yang perlu 

dicatat dalam ayat ini adalah bahwa bentuk ujian itu adalah ‘ahsanu ‘amalâ—

amalan yang lebih baik, lebih sempurna, lebih ‘cantik’, tanpa cela; bukan 

lebih banyak. Dengan perkataan lain, amalan yang lebih berkonotasi 

kualitatif dari pada kuantitatif. 

Dengan tuntutan kualitatif semacam itu maka beramal jelas tidak ringan. 

‘Seandainya’ hanya amalan yang memenuhi kualifikasi itu yang diterima 

Allah swt maka kira-kira seberat apa timbangan amal kita? Beranikah kita 

mengandalkan amal itu untuk memasuki surga-Nya? Barangkali pembaca 

pernah mendengar munajat Rasul saw yang kira-kira berarti: “Ampunilah 

hamba yang tidak mampu memuji-Mu yang sepadan dengan keaguman-

Mu”. Bayangkan! Rasul saja menganggap tidak merasa mampu memuji-Nya 

secara layak. “Besar-kali pala kita”! 

Dengan uraian tiga paragraf terdahulu kiranya penulis dapat menjawab 

sendiri pertanyaan: Apakah ‘bijak’ mendoakan agar arwah seseorang 

diterima ‘sesuai dengan amalannya’. Dengan do’a ini kita memintakan 

‘keadilan’-Nya bagi almarhum. Hemat penulis ini kurang bijak; lebih bijak 

karena lebih ‘aman’ jika kita memintakan ampunan dan kasih sayang-Nya, 

(magfirah dan rahmah-Nya) bagi almarhum. 

Kesimpulan dan Penutup 

Beramal secara ‘cantik’ merupakan konskuensi logis kedudukan seorang 

hamba. Tetapi itu bukan tujuan: tujuannya adalah mencari rido-Nya (ibtigâa 

mardâtillâh) (57:27). Kita tidak dapat—atau tidak berani untuk—

mengandalkan amalan kita untuk layak memenuhi undangannya memasuki 

suraga-Nya dengan penuh sambutan dan dalam kedaaan penuh suka-cita 

(radiyatan mardiyyah) (89:27-30). 



4 

 

Sebagai penutup, penulis mengundang pembaca untuk merenungkan secara 

mendalam dan menghafal di luar kepala salah satu aforime Ibnu ‘Athâillâh 

(w. 709 H/1350 M)iii yang relevan dengan tema artikel iniiv.: 

Salah satu tanda kalau seseorang mengantungkan diri pada 

amal usahanya adalah berkurangnya harapan (terhadap 

rahmat Allah) ketika terjadi suatu kegagalan. 

(Min alamâtil ‘itimadi ‘alal ‘amal— 

tuqshânur rajâ ‘inda wujûdidz dzulal) 

Wabillahit taufiq—walhidayah …@ 

 

                                                           

i Dasar nakliah (naqliyah): argumen berdasarkan ayat al-Qur’an atau hadis Rasul saw. 

ii Hubungan hakiki antara manusia dengan Allah swt jelas bukan hubungan buruh-majikan 
melainkan hamba-Tuhan: ‘Aku tidak menciptakan jin dan mausia melainkan agar mereka 
beribadah kepada-Ku (51:56). Hubungan buruh-majikan sama sekali tidak sesuai dengan 
kesemurnann-Nya: Allah swt sebagai Tuhan manusia (malikin nâs) sama-sekali tidak 
membutuhkan apapun dari hamba-Nya. 

iii Ibnu ‘Athâillâh adalah salah seorang tokoh utama mazhab Syadziliyah—aliran sufi yang 
didirikan oleh Syech Abu Hasan asy-Syadzali (w. 656 H/1258 M) dan popular di kawasan di 
kawasan Afrika Barat khususnya Tunisia dan (Kota) Iskandaria. Aforisme, aksioma atau 
pribahasa (gnome) ini diambil dari karyanya yang monumental, al-Hikam, karya yang 
popular di kalangan pesantren di Indonesia. Lihat Danner, Victor, Sufisme Ibnu ‘Athâillâh: 
Kajian Kitab al-Hikam, Risalah Gusti (2003).  

iv Renungan perlu karena aforisme ini dapat dilihat sebagai rumus yang sangat dalam 
maknanya serta ‘operasional’ sebagai panduan; menghapal juga tidak berlebihan karena 
redaksinya memukau dan memorizable. 


