Mengandalkan Amal

Uzair Suhaimi

uzairsuhaimi.wordpress.com

Pembaca mungkin sering mendengar ucapan do’a yang pada umumnya
ditujukan bagi orang yang baru meninggal: “Mudah-mudahan arwahnya
diterima di sisi Tuhan YME sesuai dengan amalannya”. Walaupun do’a ini
relatif ‘standar’, penulis tergelitik untuk mengajukan dua jenis pertanyaan
terkait dengan redaksi do’a itu. Pertama, apakah kata ‘arwah’” dalam konteks
ini tepat? Sejauh yang penulis pahami kata ‘arwah’ bentuk jamak dari ruh
sehingga pertanyaannya apakah ruh individual tidak ada? Terhadap jenis
pertanyaan ini penulis cenderung ‘diam’ karena keyakinan penulis,
pengetahuan manusia mengenai hal ini sangat terbatas (lihat 17:85). Kedua,
apakah ‘bijak’ mendoakan agar arwah seseorang diterima ‘sesuai dengan
amalannya’. Artikel ini terkait dengan jenis pertanyaan kedua ini; jelasnya,

seputar hubungan antara imbalan di akhirat dan amal di dunia.

Tidak Konkulsif

Dalam perspektif Mu'tazilah, mazhab teologi Islam yang sangat
mengandalkan fungsi akal, jawaban terhadap jenis pertanyaan kedua adalah
positif. Pandangan mazhab ini hitam-putih: amal baik di dunia harus
memperoleh imbalan masuk surga; amalan buruk atau dosa harus
memperoleh imbalan masuk neraka. Bagaimana nasib dengan bayi atau
anak-anak yang meninggal sebelum melakukan amal baik atau amal buruk?
Jawabannya konsisten: tidak masuk masuk surga maupun neraka, tetapi
memasuki tempat yang terletak antara keduanya. Sejumlah ayat tampaknya
sejalan dengan pandangan model mu’tazilah ini; misalnya, “Maka barang
siapa mengerjakan kebaikan seberat Zarrah, niscaya dia akan melihat
(balasan)nya. Dan barang siapa mengerjakan kejahatan sebesar Zarrah,

niscaya dia akan melihat (balasan)nya”.

Walaupun sepintas lalu tampak sesuai dengan prinsip keadilan dan bahkan
ada dasar nakliahnya!, pandangan model mu’tazilah ini banyak yang

mengundang kritik bahkan penolakan. Krtitik dan penolakan ini antara lain



didasarkan pada argumen bahwa ‘keharusan” bagi Tuhan YME dalam
konteks ini berlebihan serta tidak sejalan dengan sifat keagungan dan
kekuasaan-Nya yang tak-terbatas. Dasar nakliahnya: “Dan milik Allah-lah
apa yang ada di langit dan apa yang di bumi. Dia mengampuni siapa yang
dia kehendaki, dan mengazab yang dia kehendaki. Dan Allah Maha
Pengampun, Maha Penyayang” (3:129). Ayat ini, bagi penulis, menegaskan
keagungan dan kekuasaan Dia YME tetapi dalam ‘berkomunikasi’ dengan
manusia tidak mengandalkan keagungan dan kekuasaan-Nya melainkan
lebih berdasarkan dengan sifat Maha Pengampun dan Kasih-Sayang.
Wallahu'alam bimuradih.

Kritik semacam ini terutama datang dari penganut mazhab Murji'ah yang
dikenal sangat ‘permisif’ dan Asy’ariah serta Ma’turidiah yang dikenal
sangat moderat. Dua mazhab terakhir ini ‘dikalim’ sebagai pijakan dasar

bagi mazhab ahlussunnah-wal-jamaah dalam hal kajian teologis.

Perdebatan teologis semacam ini meluas dengan memasukkan sejumlah
topik yang pelik lainnya (seperti masalah kebebasan manusia) sehingga
berkepanjangan serta tidak konkulif. Bagi sejumlah ulama salaf perdebatan
teologis ini dinilai terlalu elitis, tidak produktif bahkan cenderung
membingungkan umat. Inilah alasan kenapa mereka cenderung tidak

menganjurkan berkecimpung dalam perdebatan teologis.

Hubungan Pencipta-Hamba

Isu mengenai imbalan-amal jelas relevan dalam konteks hubungan kerja
buruh-majikan tetapi, hemat penulis, kurang atau bahkan tidak relevan
dalam konteks hamba-Tuhanii. Sebagai hamba, manusia tidak memiliki
pilihan kecuali menghamba secara total: melakukan segala apa yang
diperintahkan-Nya serta meninggalkan apa yang dilarang-Nya. Lebih dari

itu, seorang hamba yang ‘baik” dituntut untuk:

+ tidak saja melakukan apa yang diperintahkan tetapi juga apa yang
disukai-Nya;

+ tidak saja meninggalkan yang dilarang tetapi juga yang tidak
disukai-Nya; dan



* melakukan atau tidak melakukan amal dengan cara yang ‘cantik’
(thsan) dalam arti didasarkan sikap kepatuhan total, sepenuh hati

dengan getaran seluruh serat jiwa.

Mengenai yang terakhir ini mungkin ada baiknya disimak salah satu teks
suci mengenai drama hidup-mati: “(Maha suci Dia) Yang menciptakan mati
dan hidup untuk menguji kamu, siapa di antara kamu yang lebih baik
amalannya. Dan Dia Mahaperkasa, Maha Pengampun’ (67:2). Yang perlu
dicatat dalam ayat ini adalah bahwa bentuk ujian itu adalah ‘ahsanu ‘amalid —
amalan yang lebih baik, lebih sempurna, lebih ‘cantik’, tanpa cela; bukan
lebih banyak. Dengan perkataan lain, amalan yang lebih berkonotasi

kualitatif dari pada kuantitatif.

Dengan tuntutan kualitatif semacam itu maka beramal jelas tidak ringan.
‘Seandainya’ hanya amalan yang memenuhi kualifikasi itu yang diterima
Allah swt maka kira-kira seberat apa timbangan amal kita? Beranikah kita
mengandalkan amal itu untuk memasuki surga-Nya? Barangkali pembaca
pernah mendengar munajat Rasul saw yang kira-kira berarti: “Ampunilah
hamba yang tidak mampu memuji-Mu yang sepadan dengan keaguman-
Mu”. Bayangkan! Rasul saja menganggap tidak merasa mampu memuji-Nya

/I!

secara layak. “Besar-kali pala kita

Dengan uraian tiga paragraf terdahulu kiranya penulis dapat menjawab
sendiri pertanyaan: Apakah ‘bijak" mendoakan agar arwah seseorang
diterima ‘sesuai dengan amalannya’. Dengan do’a ini kita memintakan
‘keadilan’-Nya bagi almarhum. Hemat penulis ini kurang bijak; lebih bijak
karena lebih ‘aman’ jika kita memintakan ampunan dan kasih sayang-Nya,

(magfirah dan rahmah-Nya) bagi almarhum.

Kesimpulan dan Penutup

Beramal secara ‘cantik’ merupakan konskuensi logis kedudukan seorang
hamba. Tetapi itu bukan tujuan: tujuannya adalah mencari rido-Nya (ibtigda
mardatillah)  (57:27). Kita tidak dapat—atau tidak berani untuk—
mengandalkan amalan kita untuk layak memenuhi undangannya memasuki

suraga-Nya dengan penuh sambutan dan dalam kedaaan penuh suka-cita
(radiyatan mardiyyah) (89:27-30).



Sebagai penutup, penulis mengundang pembaca untuk merenungkan secara
mendalam dan menghafal di luar kepala salah satu aforime Ibnu “Athaillah

(w. 709 H/1350 M)iii yang relevan dengan tema artikel iniv.:

Salah satu tanda kalau seseorang mengantungkan diri pada
amal usahanya adalah berkurangnya harapan (terhadap
rahmat Allah) ketika terjadi suatu kegagalan.

(Minw adoamati ‘timadi ‘adad ‘amal—
tugshdnuwr rajd ‘inda wujididg dgulald)

Wabillahit taufiq —walhidayadv ...@

i Dasar nakliah (nagliyah): argumen berdasarkan ayat al-Qur’an atau hadis Rasul saw.

i Hubungan hakiki antara manusia dengan Allah swt jelas bukan hubungan buruh-majikan
melainkan hamba-Tuhan: ‘Aku tidak menciptakan jin dan mausia melainkan agar mereka
beribadah kepada-Ku (51:56). Hubungan buruh-majikan sama sekali tidak sesuai dengan
kesemurnann-Nya: Allah swt sebagai Tuhan manusia (malikin nds) sama-sekali tidak
membutuhkan apapun dari hamba-Nya.

ii [onu ‘Athaillah adalah salah seorang tokoh utama mazhab Syadziliyah —aliran sufi yang
didirikan oleh Syech Abu Hasan asy-Syadzali (w. 656 H/1258 M) dan popular di kawasan di
kawasan Afrika Barat khususnya Tunisia dan (Kota) Iskandaria. Aforisme, aksioma atau
pribahasa (gnome) ini diambil dari karyanya yang monumental, al-Hikam, karya yang
popular di kalangan pesantren di Indonesia. Lihat Danner, Victor, Sufisme Ibnu “Athaillah:
Kajian Kitab al-Hikam, Risalah Gusti (2003).

v Renungan perlu karena aforisme ini dapat dilihat sebagai rumus yang sangat dalam
maknanya serta ‘operasional’ sebagai panduan; menghapal juga tidak berlebihan karena
redaksinya memukau dan memorizable.



