
1 

 

Signifikansi Keindahan dalam  

Ajaran dan Peradaban Islam 

Uzair Suhaimi 

uzairsuhaimi.wordpress.com 

Istilah keindahan dalam artikel ini merupakan terjemahan bebas kata Arab 

husn yang menunjukkan kualitas baiki dan indah. Lawannya adalah qubb 

(jorok) atau su’ (jelek atau buruk). Husn bukan sinonim khair walaupun 

keduanya mengandung makna baik. Jika khair berarti baik dalam arti 

memberikan suatu manfaat kongkrit tanpa harus mengandung unsur 

keindahan atau kemolekan, maka husn berarti baik tanpa dapat terpisahkan 

dari unsur itu keindahan atau kemolekan. Keindahan sangat terkait dengan 

cinta sebagaimana terungkap dalam satu hadis: “Allah itu indah dan 

mencintai keindahan”.  

Artikel ini melihat secara sepintas lalu signifikasi keindahan (husn) dalam 

ajaran dan peradaban Islam. Tulisan ini mengambil rujukan utama buku teks 

karya Murata dan Chittick (2005)ii.  

Keindahan dan Ihsaniii 

Sesuai dengan hadis Jibril, ajaran ISLAM dibangun berdasarkan tiga pilar: 

Islam, Iman dan Ihsan. Jika diskusi Islam memfokuskan pada aktivitas maka 

Iman pada pemahaman. Ihsan, di sisi lain, memfokuskan pada 

intensionalitas (niat) manusia. Hubungan antara ketiga pilar itu 

diungkapkan dengan gaya yang sangat lugas oleh Murata dan Chittick 

(2005:397):  

Mengapa manusia melakukan apa yang mereka lakukan? Islam 

menyatakan apa yang hendaknya mereka lakukan dan Iman 

memberi mereka pemahaman mengapa perlu melakukan apa 

yang mereka lakukan, namun kedua wilayah ini tidak membahas 

bagaimana mengarahkan motivasi dan kualitas psikologis 

seseorang agar harmonis dengan aktivitas dan pemahamannya. 

Hal ini merupakan titik perhatian bagi mereka yang 

memfokuskan pada Ihsan dan konsep-konsep yang terkait 

sebagai kualitas ideal bagi manusia.  



2 

 

Apa hubungannya dengan keindahan? Keindahan terkait dengan pilar 

ketiga, Ihsan. Secara etimologis kata Ihsan berasal dari kata husn yang kita 

terjemahkan secara bebas sebagai keindahan. Karena keindahan terkait 

dengan cinta maka demikian juga Ihsan. Seperti dikemukakan Murata dan 

Chittikck, cinta (hubb) bukan saja terkait dengan Ihsan tetapi bahkan 

merupakan titik intinya. “Dengan kata lain, apa yang merupakan sikap tepat 

kepada Allah? Cinta” (2005:424). 

Keindahan dan Tauhid 

Kata turunan husn yang mungkin paling signifikan adalah husna yang dapat 

diterjemahkan secara bebas sebagai ‘sangat indah’. Apa hubungannya 

dengan tauhid? Hubungnnya jelas sebagaimana dikemukakan Murata dan 

Chittick (2005:399): 

… kata sifat husna mengekspresikan Syahadah pertama, karena 

berarti bahwa setiap nama yang sangat indah menunjukkan 

kualitas superlatif. Atau bahkan, tiap nama ilahiyah 

menunjukkan sifat yang dimiliki Allah sendiri. Allah Maha Indah, 

dan tidak ada yang lebih indah dari Allah. Allah Maha Agung 

dan tidak ada yang lebih agung kecuali Allah. Semua nama-nama 

yang sangat indah dapat ditempatkan dalam formula tauhid. 

Al-Qur’an menggunakan kata husna sebagai kata benda maupun ahasana 

kata kerja. Sebagai kata benda husna berarti ‘terbaik atau sangat indah’ yang 

merupakan balasan yang diberikan kepada orang-orang beriman. Sebagai 

kata kerja ahsana berarti melakukan atau membangun apa yang baik dan 

indah. Berikut ini disajikan kutipan-kutipan ayativ yang relavan: 

Adapun orang-orang yang beriman dan mengerjakan kebajikan, 

maka dia medapat (pahala) yang terbaik sebagai balasan —jazâ al-

husna (18:88). 

Bagi orang-orang yang memenuhi seruan Tuhan, mereka 

(disediakan) balasan yang baik---al-husna (13:18). 

Yang demikian itu, ialah Tuhan yang mengetahui yang gaib dan 

yang nyata. Maha Perkasa, Maha Penyayang. Yang 



3 

 

memperindah--- ahsana--- segala sesuatu yang Dia ciptakan dan 

yang memulai penciptaan manusia dari tanah (32:6-7). 

Allah-lah yang menjadikan bumi untukmu sebagai tempat 

menetap dan langit sebagai atap, dan membentukmu lalu 

memperindah--- fa ahsana rupamu serta memberimu rezeki yang 

baik-baik… (40:64). 

Dia menciptakan langit dan bumi dengan (tujuan) yang benar, 

Dia membentuk rupamu lalu memerbagus---fa ahsana—rupamu… 

(64:3). 

Ihsan dan Perdaban 

Manifestasi Ihsan historis dalam perdaban Islam dapat ditemukan antara 

lain dalam do’a, karya seni, puisi dan praktek kesufian. Walaupun demikian, 

sebagai catatan awal, perlu dikemukakan bahwa semua manifestasi 

peradaban itu diletakkkan dalam koridor tauhid. Atikel ini hanya mencakup 

dua yang pertama: do’a dan seni. 

Do’a 

Dalam ajaran tauhid dengan perspektif teologis Allah swt lebih didekati dari 

perspektif tanzih, dzat yang imperosonal dan jauhv. Perspektif ini mungkin 

yang menyebabkan redaksi do’a-do’a dalam al-Qur’an pada umumnya 

bersifat umum. Ini mungkin terwakili dalam do’a qur’ani yang terkenal: “Ya 

Tuhan kami, berikanlah kami kebaikan di dunia dan kebaikan di akhirat dan 

lindungilah kami dari azab neraka” (2:201). Yang patut dicatat,  kata 

kebaikan dalam do’a ini merupakan terjemahan dari hasanâh yang seakar 

kata dengan husn atau keindahan. 

Tetapi yang mungkin lebih penting untuk dicatat adalah bahwa Al-Qur’an 

memberikan gambaran mengenai Allah swt dalam perspektif tanzih dan 

tasybih secara berimbang. Salah satu ayatnya yang terkenal menyatakan 

bahwa Dia lebih dekat kepada urat-leher kita. Ini jelas menunjukkan 

perspektif tasybih yang menunjukkan kedekatan dan sekaligus daya tarik 

luar biasa bagi hamba untuk mendekati-Nya. Ayat ini sejalan dengan salah 

satu hadis yang kira-kira berarti: “Masing-masing kalian hendaknya 



4 

 

memohon kepada Tuhan atas segala yang kalian butuhkan. Ia hendaknya 

bahkan memohon kepadanya untuk tali kulit sandalnya ketika putus”.  

Perespektif tasybih dalam Al-Qur’ani dan hadis semacam ini tak-pelak 

mengundang para muhshinîn (ahli-ahli Ihsan) untuk menyusun do’a sebagai 

ekspresi pembukaan diri, bukan kepada orang lain, tetapi kepada Dia yang 

sangat dekat serta mendengarkan do’a. Dengan demikian, bagi seorang 

muslim, “do’a merupakan hal yang sangat personal dan memungkinkan 

manusia berhubungan “intim” dengan Allah dalam setiap dimensi 

kehidupan” (Murata dan Chittick, 2005:439) 

Ekspresi-diri ini tentu saja disusun secara layak karena terkait dengan Yang 

Maha Indah. Implikasinya, do’a yang dihasilkan pada umumnya memiliki 

nilai puitis yang tinggi. Untuk memperoleh gambaran mengenai nilai 

‘kedekatan’ hamba dan nilai puitis do’a seorang muhshinîn, lampiran artikel 

ini menyajikan terjemahan doa cicit Rasul saw, Ali ibn al-Husaiyn r.a. yang 

diberi judul menarik: “Do’a Beliau Ketika Meminta Air saat Kehausan”. 

dikutip dari Murata dan Chittick (2005: 439-440). 

Seni 

Jejak Ihsan historis dalam perdaban Islam terlihat dalam tiga jenis ungkapan 

kesenian yaitu pembacaan ritmis dan puitis, kaligrafi dan arsitekturvi. Semua 

jejak ini terkait dengan al-Qur’an karena sesunguhnya, seperti dikemukakan 

oleh Murata dan Chittick (2005:441), ‘Kontur utama seni Islam implisit 

dalam bentuk al-Qur’an”.  

Penjelasannya ungkapan ini dapat dilihat dari dua macam keyakinan kaum 

muslimin. Pertama, keyakinan bahwa mereka memiliki tiga macam 

kewajiban yang terkait dengan al-Qur’an: mambaca al-Qur’an, membuat 

salinan al-Qur’an dan mengejawantahkan al-Qur’an melalui shalat dan ritual 

lainnya. Kedua, mereka meyakini kebenaran serta kedalaman hadis yang 

dikutip sebelumnya: “Allah indah, dan Ia mencintai keindahan”. Hemat 

penulis, kekuatan dari dua macam keyakinan itulah yang pada akhirnya 

melahirkan seni Islam. Hal ini secara lugas dijelaskan oleh Murata dan 

Chittick (2005:441): “Pembacaan al-Qur’an membangkitkan seni suara, 

penyalinan al-Qur’an memunculkan seni pena (tulis), dan pengejawantahan 

al-Qur’an memunculukan seni (di)lingungan ritual”.  



5 

 

Seni suara dihargai karena semuanya menyakini bahwa semakin indah al-

Qur’an dibaca, semakin mempersona dan semakin banyak pesan yang 

diapresiasi. Seni pena—kaligrafi Islamvii—dihargai karena al-Qur’an harus 

dipresentasekan sesuai dengan keindahan Pengucapnya. “Akhirnya, al-

Qur’an memerlukan satu bangunan yang sesuai dimana al-Qur’an akan 

dibaca dan diejawantahkan. Masjidviii menjadi institusi pertama dalam Islam 

dari masa awal” (Murata dan Chittick, 2005:442). Yang terakhir inilah yang 

mendorong perkembangan arstektur khas Islam.  

Seperti dikemukakan sebelumnya, manifestasi ajaran Ihsan dalam 

peradaban diletakkan dalam koridor tauhid. Agar memperoleh gambaran 

agak menyeluruh, berikut ini disajikan kutipan yang agak panjang tetapi, 

hemat penulis, sangat layak direnungkan untuk memahami seni Islam secara 

tepat dan proporsional. 

… seni Islam cenderung tidak merepresentasikan sesuatu, namun 

lebih pada ide. Alasannya jelas, segera setelah kita ingat bahwa 

abstraksi merupakan fungsi akal yang dipancari tauhid, melihat 

tanzih; akal melepaskan realitas ilahiah dari semua realitas 

tercipta. Meskipun demikian, seni berada dalam naturalitas 

“umpama”, karena ia mempresentasikan diri kita dengan 

gambaran. Oleh karena itu, seni sangat terkait dengan tasybih, visi 

kehadiran Allah di dunia. Untuk mengekspresikan tauhid, 

bentuk-bentuk artistik—yang pada dasarnya merupkan 

“umpama” dank arena itu terkait dengan tasybih—harus 

diimbangi dengan kualitas abstrak, jauh. Dengan kata lain, 

bagaimana pun juga bentuk harus mempresentasikan keindahan, 

bukan keindahan mereka, namun milik Allah. Seni Islam 

mengingatkan manusia tentang keindahan ilahiyah dengan 

melepaskan keindahan dari dunia ini, dari segala sesuatu yang 

berusaha ditampilkan oleh seni figuratifix (Murata dan Chittick, 

2005:444). 

Ringkasan 

Pesan al-Qur’an tidak terbatas pada perintah, larangan, dan ungkapan-

ungkapan teologis. Pesan al-Qur’an juga mencakup penekanan bahwa 



6 

 

manusia hendaknya mengakui dan melakukan keindahan: keindahan 

prilaku, keindahan tulisan dan keindahan berbicara. Jelasnya, pesan al-

Qur’an tidak hanya mencakup pesan mengenai keindahan moral, tetapi juga 

keindahan visual dan keindahan auditorial. Itulah kira-kira yang bermaksud 

diungkapkan oleh Murata dan Chittick (2005:447). Wallâhu’alam….@ 

 

  



7 

 

Lampiran: 

Do’a Beliau Ketika Meminta Air saat Kehausan 

Ya Allah,   
 turunkan air kepada kami dengan hujan  
 anugerahkan kepada kami rahmat-Mu 
  melalui hujan yang melimpah  
   dari awan yang digerakkan 
  sehingga bumi-Mu yang indah akan berkembang  
   diseluruh kaki langit! 
 Perlihatkanlah kebaikan-Mu pada hamba-hamba-Mu 
  dengan matangnya buah-buahan 
 semarakkanlah (suburkanlah) tanah-Mu 
  dengan mekarnya bunga-bunga 
 dan perkenankan malaikat-Mu-para pencatat amal-menjadi saksi 
  atas air (hujan) penuh berkah dari-Mu 
   tanpa akhir dalam keberlimpahannya 
   melimpah dalam alirannya 
   berat, cepat, segera 
  yang dengannya Engkau memunculkan apa yang hilang 
   menghadirkan apa yang akan datang 
  dan memberikan makanan yang berlimpah 
 dengan awan yang bertumpuk, bermanfaat, dan produkif 
  pada lapisan-lapisan yang bergaung (berguntur), 
 lebatnya hujan 
  bukan tanpa sebab 
 kilat yang menyambar 
  bukan tanpa hasil! 
Ya Allah,   
 beri kami air 
 melalui hujan, 
  pertolongan, produksi, penyaringan, 
   penyebaran, anugerah yang banyak, keberlimpahan 
  kembali dinaikkan, 
  mengembalikan kerusakan (pecah)!  
Ya Allah,  
 beri kami air dengan air yang dengannya Engkau melayukan  
  membuat batu gunung mengalir, 
  memenuhi waduk, 
  mengairi sungai, 
  membuat pohon tumbuh, 
  menurunkan hadiah untuk tanah, 
  menyegarkan binatang buas dan makhluk 
  menyempurnakan segala bagian yang layak untuk kami, 
  membuat beerkembang lading-ladang bagi kami, 
  biarkan puting susu mengalir untuk kami 
  dan tambahkan kepada kami kekuatan kami! 



8 

 

Ya Allah, 
 jangan buat bayangan awan menjadi angin yang membakar bagi kami, 
 jangan iarkan dinginnya menjadi pemotong (luka), 
 jangan biarkan kelayuannya menjadi menjadi batu bagi kami, 
 dan jangan buat airnya pahit bagi kami! 
Ya Allah,  
 berkatilah Muhammad dan keluarganya, 
 dan berikan kepada kami anugerah langit dan bumi! 
 “Sesungguhnya Engkau Maha Kuasa atas segala sesuatu” [3:26] 

 

                                                           

i Kualitas baik ini mencakup makna kebaikan, arah tepat, indah, keelokan, kegembiraan, 
harmoni, simetri, diharapkan dan sebagaimnya. 

ii Y Murata, Sachiko dan W.C. Chittick, The Vision of Islam, diterjemahkan oleh Suharsono, 
Suluh Press Yogyakarta (2005). Yang mungkin unik--- atau paling tidak sangat khas-- dari 
buku teks ini adalah pembagian bahasannya sesuai dengan hadis Jibril: Islam, Iman dan 
Ihsan. 

iii Artikel lain terkait Ihsan dapat diakses dalam situs ini: (1) Ihsan: Pilar Islam yang 
Terabaikan, dan (2) Narasi Induk Da’wah: Penjajagan Awal.  

iv Semua terjemahan diambil dari Al-Mizan, Al-Qur’an Disertai Terjemahan dan Transelasi, 
PT Mizan Pustaka, 2008. 

v Perspektif tanzih menekankan ketak-terbandingan Allah swt dengan makhluk; 
transendensi-Nya. Ini merupakan komplemen perspektif tasybih yang menekankan 
keserupaan Allah dengan makhluk; imanensi-Nya dalam ciptaan. Seni Islam mungkin dapat 

dikatakan secara sederhana sebagai respon dinamis umat terhadap dua macam perspektif 
ini secara seimbang. (Kata seimbang di sini dangat penting.) Wallâhu’alam. 

vi Tentu saja ini tidak berarti  seni Islam terbatas pada representase al-Qur’an. Ini hanya 
berarti, peran utama al-Qur’an dalam kehidupan Muslim mendorong mereka untuk 
memberikan perhatian khusus pada ketiga jenis seni ini (lihat Murata dan Chittick, 
2005:446).  

vii Seperti diungkapkan secara tepat oleh Murata dan Chittick, 2005:443), Kalgrafi Islam 

mengekpresikan kata melalui harmoni dan keseimbangan visual serta mendemonstrasikan 
bentuk keindahan kalam ilahiah secara indrawi.   

viii Masjid adalah kata yang menunjukkan keterangan tempat untuk kegiatan sujud. Dalam 
Islam, ini yang membedakan kenabian Muhammad saw dengan kenabian sebelumnya, 
seluruh muka bumi ini masjid. Walaupun demikian, muslim tentu saja memerlukan tempat 
khusus untuk shalat berjama’ah dan tempat yang layak untuk pembacaan fikram Allah. 

Kebutuhan praktis akan masjid ini lah yang selanjutnya mendorong perkembangan model 
arsitektur khas Islam (lihat Murata dan Chittick, 2005:445) 

ix Pembaca dapat melihat perbedaan nyata dalam hal seni visual antara peradaban Islam 
dengan perdaban Kristen, Hindu, dan Budha. Dalam tiga peradaban tereakhir ini 
berkembang  seni artistik mengenai gambaran manusia dalam lukisan, seni pahat dan seni 

patung. Muslim menolak representase figuratif semacam ini karena dianggap terlalu banyak 
penekanan pada tasybih sehingga menggoda untuk praktek syirk (mensekutukan Tuhan) 
(lihat Murata dan Chittick, 2005:445). 



9 

 

                                                                                                                                                                    

 


