Signifikansi Keindahan dalam
Ajaran dan Peradaban Islam

Uzair Suhaimi

uzairsuhaimi.wordpress.com

Istilah keindahan dalam artikel ini merupakan terjemahan bebas kata Arab
husn yang menunjukkan kualitas baiki dan indah. Lawannya adalah qubb
(jorok) atau su’ (jelek atau buruk). Husn bukan sinonim khair walaupun
keduanya mengandung makna baik. Jika khair berarti baik dalam arti
memberikan suatu manfaat kongkrit tanpa harus mengandung unsur
keindahan atau kemolekan, maka husn berarti baik tanpa dapat terpisahkan
dari unsur itu keindahan atau kemolekan. Keindahan sangat terkait dengan
cinta sebagaimana terungkap dalam satu hadis: “Allah itu indah dan

mencintai keindahan”.

Artikel ini melihat secara sepintas lalu signifikasi keindahan (husn) dalam

ajaran dan peradaban Islam. Tulisan ini mengambil rujukan utama buku teks
karya Murata dan Chittick (2005).

Keindahan dan lhsaniii

Sesuai dengan hadis Jibril, ajaran ISLAM dibangun berdasarkan tiga pilar:
Islam, Iman dan Ihsan. Jika diskusi Islam memfokuskan pada aktivitas maka
Iman pada pemahaman. Ihsan, di sisi lain, memfokuskan pada
intensionalitas (niat) manusia. Hubungan antara ketiga pilar itu
diungkapkan dengan gaya yang sangat lugas oleh Murata dan Chittick
(2005:397):

Mengapa manusia melakukan apa yang mereka lakukan? Islam
menyatakan apa yang hendaknya mereka lakukan dan Iman
memberi mereka pemahaman mengapa perlu melakukan apa
yang mereka lakukan, namun kedua wilayah ini tidak membahas
bagaimana mengarahkan motivasi dan kualitas psikologis
seseorang agar harmonis dengan aktivitas dan pemahamannya.
Hal ini merupakan titik perhatian bagi mereka vyang
memfokuskan pada lhsan dan konsep-konsep yang terkait

sebagai kualitas ideal bagi manusia.



Apa hubungannya dengan keindahan? Keindahan terkait dengan pilar
ketiga, Ihsan. Secara etimologis kata Ihsan berasal dari kata husn yang kita
terjemahkan secara bebas sebagai keindahan. Karena keindahan terkait
dengan cinta maka demikian juga Thsan. Seperti dikemukakan Murata dan
Chittikck, cinta (hubb) bukan saja terkait dengan Ihsan tetapi bahkan
merupakan titik intinya. “Dengan kata lain, apa yang merupakan sikap tepat
kepada Allah? Cinta” (2005:424).

Keindahan dan Tauhid

Kata turunan husn yang mungkin paling signifikan adalah husna yang dapat
diterjemahkan secara bebas sebagai ‘sangat indah’. Apa hubungannya
dengan tauhid? Hubungnnya jelas sebagaimana dikemukakan Murata dan
Chittick (2005:399):

... kata sifat husna mengekspresikan Syahadah pertama, karena
berarti bahwa setiap nama yang sangat indah menunjukkan
kualitas  superlatif. ~Atau bahkan, tiap nama ilahiyah
menunjukkan sifat yang dimiliki Allah sendiri. Allah Maha Indah,
dan tidak ada yang lebih indah dari Allah. Allah Maha Agung
dan tidak ada yang lebih agung kecuali Allah. Semua nama-nama

yang sangat indah dapat ditempatkan dalam formula tauhid.

Al-Qur’an menggunakan kata husna sebagai kata benda maupun ahasana
kata kerja. Sebagai kata benda husna berarti “terbaik atau sangat indah” yang
merupakan balasan yang diberikan kepada orang-orang beriman. Sebagai
kata kerja ahsana berarti melakukan atau membangun apa yang baik dan

indah. Berikut ini disajikan kutipan-kutipan ayat'v yang relavan:

Adapun orang-orang yang beriman dan mengerjakan kebajikan,
maka dia medapat (pahala) yang terbaik sebagai balasan —jaza al-
husna (18:88).

Bagi orang-orang yang memenuhi seruan Tuhan, mereka
(disediakan) balasan yang baik---al-husna (13:18).

Yang demikian itu, ialah Tuhan yang mengetahui yang gaib dan

yang nyata. Maha Perkasa, Maha Penyayang. Yang



memperindah--- ahsana--- segala sesuatu yang Dia ciptakan dan

yang memulai penciptaan manusia dari tanah (32:6-7).

Allah-lah yang menjadikan bumi untukmu sebagai tempat
menetap dan langit sebagai atap, dan membentukmu lalu

memperindah--- fa ahsana rupamu serta memberimu rezeki yang
baik-baik... (40:64).

Dia menciptakan langit dan bumi dengan (tujuan) yang benar,
Dia membentuk rupamu lalu memerbagus---fa ahsana—rupamu...
(64:3).

Thsan dan Perdaban

Manifestasi Ihsan historis dalam perdaban Islam dapat ditemukan antara
lain dalam do’a, karya seni, puisi dan praktek kesufian. Walaupun demikian,
sebagai catatan awal, perlu dikemukakan bahwa semua manifestasi
peradaban itu diletakkkan dalam koridor tauhid. Atikel ini hanya mencakup

dua yang pertama: do’a dan seni.
Do’a

Dalam ajaran tauhid dengan perspektif teologis Allah swt lebih didekati dari
perspektif tanzih, dzat yang imperosonal dan jauhv. Perspektif ini mungkin
yang menyebabkan redaksi do’a-do’a dalam al-Qur'an pada umumnya
bersifat umum. Ini mungkin terwakili dalam do’a qur’ani yang terkenal: “Ya
Tuhan kami, berikanlah kami kebaikan di dunia dan kebaikan di akhirat dan
lindungilah kami dari azab neraka” (2:201). Yang patut dicatat, Kkata
kebaikan dalam do’a ini merupakan terjemahan dari hasanih yang seakar

kata dengan husn atau keindahan.

Tetapi yang mungkin lebih penting untuk dicatat adalah bahwa Al-Qur’an
memberikan gambaran mengenai Allah swt dalam perspektif tanzih dan
tasybih secara berimbang. Salah satu ayatnya yang terkenal menyatakan
bahwa Dia lebih dekat kepada urat-leher kita. Ini jelas menunjukkan
perspektif tasybih yang menunjukkan kedekatan dan sekaligus daya tarik
luar biasa bagi hamba untuk mendekati-Nya. Ayat ini sejalan dengan salah

satu hadis yang kira-kira berarti: “Masing-masing kalian hendaknya



memohon kepada Tuhan atas segala yang kalian butuhkan. Ia hendaknya

bahkan memohon kepadanya untuk tali kulit sandalnya ketika putus”.

Perespektif tasybih dalam Al-Qur’ani dan hadis semacam ini tak-pelak
mengundang para muhshinin (ahli-ahli Ihsan) untuk menyusun do’a sebagai
ekspresi pembukaan diri, bukan kepada orang lain, tetapi kepada Dia yang
sangat dekat serta mendengarkan do’a. Dengan demikian, bagi seorang
muslim, “do’a merupakan hal yang sangat personal dan memungkinkan
manusia berhubungan “intim” dengan Allah dalam setiap dimensi
kehidupan” (Murata dan Chittick, 2005:439)

Ekspresi-diri ini tentu saja disusun secara layak karena terkait dengan Yang
Maha Indah. Implikasinya, do’a yang dihasilkan pada umumnya memiliki
nilai puitis yang tinggi. Untuk memperoleh gambaran mengenai nilai
‘kedekatan” hamba dan nilai puitis do’a seorang muhshinin, lampiran artikel
ini menyajikan terjemahan doa cicit Rasul saw, Ali ibn al-Husaiyn r.a. yang
diberi judul menarik: “Do’a Beliau Ketika Meminta Air saat Kehausan”.
dikutip dari Murata dan Chittick (2005: 439-440).

Seni

Jejak Thsan historis dalam perdaban Islam terlihat dalam tiga jenis ungkapan
kesenian yaitu pembacaan ritmis dan puitis, kaligrafi dan arsitekturvi. Semua
jejak ini terkait dengan al-Qur’an karena sesunguhnya, seperti dikemukakan
oleh Murata dan Chittick (2005:441), ‘Kontur utama seni Islam implisit

dalam bentuk al-Qur’an”.

Penjelasannya ungkapan ini dapat dilihat dari dua macam keyakinan kaum
muslimin. Pertama, keyakinan bahwa mereka memiliki tiga macam
kewajiban yang terkait dengan al-Qur’an: mambaca al-Qur’an, membuat
salinan al-Qur’an dan mengejawantahkan al-Qur’an melalui shalat dan ritual
lainnya. Kedua, mereka meyakini kebenaran serta kedalaman hadis yang
dikutip sebelumnya: “Allah indah, dan Ia mencintai keindahan”. Hemat
penulis, kekuatan dari dua macam keyakinan itulah yang pada akhirnya
melahirkan seni Islam. Hal ini secara lugas dijelaskan oleh Murata dan
Chittick (2005:441): “Pembacaan al-Qur'an membangkitkan seni suara,
penyalinan al-Qur’an memunculkan seni pena (tulis), dan pengejawantahan

al-Qur’an memunculukan seni (di)lingungan ritual”.

4



Seni suara dihargai karena semuanya menyakini bahwa semakin indah al-
Qur’an dibaca, semakin mempersona dan semakin banyak pesan yang
diapresiasi. Seni pena—kaligrafi Islamvii—dihargai karena al-Qur’an harus
dipresentasekan sesuai dengan keindahan Pengucapnya. “Akhirnya, al-
Qur’an memerlukan satu bangunan yang sesuai dimana al-Qur’an akan
dibaca dan diejawantahkan. Masjid"ii menjadi institusi pertama dalam Islam
dari masa awal” (Murata dan Chittick, 2005:442). Yang terakhir inilah yang

mendorong perkembangan arstektur khas Islam.

Seperti dikemukakan sebelumnya, manifestasi ajaran Ihsan dalam
peradaban diletakkan dalam koridor tauhid. Agar memperoleh gambaran
agak menyeluruh, berikut ini disajikan kutipan yang agak panjang tetapi,
hemat penulis, sangat layak direnungkan untuk memahami seni Islam secara

tepat dan proporsional.

... seni Islam cenderung tidak merepresentasikan sesuatu, namun
lebih pada ide. Alasannya jelas, segera setelah kita ingat bahwa
abstraksi merupakan fungsi akal yang dipancari tauhid, melihat
tanzih; akal melepaskan realitas ilahiah dari semua realitas
tercipta. Meskipun demikian, seni berada dalam naturalitas
“umpama”, karena ia mempresentasikan diri kita dengan
gambaran. Oleh karena itu, seni sangat terkait dengan fasybih, visi
kehadiran Allah di dunia. Untuk mengekspresikan tauhid,
bentuk-bentuk artistik—yang pada dasarnya merupkan
“umpama” dank arena itu terkait dengan tasybih—harus
diimbangi dengan kualitas abstrak, jauh. Dengan kata lain,
bagaimana pun juga bentuk harus mempresentasikan keindahan,
bukan keindahan mereka, namun milik Allah. Seni Islam
mengingatkan manusia tentang keindahan ilahiyah dengan
melepaskan keindahan dari dunia ini, dari segala sesuatu yang
berusaha ditampilkan oleh seni figuratifix (Murata dan Chittick,
2005:444).

Ringkasan

Pesan al-Qur’an tidak terbatas pada perintah, larangan, dan ungkapan-

ungkapan teologis. Pesan al-Qur’an juga mencakup penekanan bahwa

5



manusia hendaknya mengakui dan melakukan keindahan: keindahan
prilaku, keindahan tulisan dan keindahan berbicara. Jelasnya, pesan al-
Qur’an tidak hanya mencakup pesan mengenai keindahan moral, tetapi juga
keindahan visual dan keindahan auditorial. Itulah kira-kira yang bermaksud
diungkapkan oleh Murata dan Chittick (2005:447). Wallahu'alam....@



Lampiran:

Do’a Beliau Ketika Meminta Air saat Kehausan

Ya Allah,
turunkan air kepada kami dengan hujan
anugerahkan kepada kami rahmat-Mu
melalui hujan yang melimpah
dari awan yang digerakkan
sehingga bumi-Mu yang indah akan berkembang
diseluruh kaki langit!
Perlihatkanlah kebaikan-Mu pada hamba-hamba-Mu
dengan matangnya buah-buahan
semarakkanlah (suburkanlah) tanah-Mu
dengan mekarnya bunga-bunga
dan perkenankan malaikat-Mu-para pencatat amal-menjadi saksi
atas air (hujan) penuh berkah dari-Mu
tanpa akhir dalam keberlimpahannya
melimpah dalam alirannya
berat, cepat, segera
yang dengannya Engkau memunculkan apa yang hilang
menghadirkan apa yang akan datang
dan memberikan makanan yang berlimpah
dengan awan yang bertumpuk, bermanfaat, dan produkif
pada lapisan-lapisan yang bergaung (berguntur),
lebatnya hujan
bukan tanpa sebab
kilat yang menyambar
bukan tanpa hasil!
Ya Allah,
beri kami air
melalui hujan,
pertolongan, produksi, penyaringan,
penyebaran, anugerah yang banyak, keberlimpahan
kembali dinaikkan,
mengembalikan kerusakan (pecah)!
Ya Allah,
beri kami air dengan air yang dengannya Engkau melayukan
membuat batu gunung mengalir,
memenuhi waduk,
mengairi sungai,
membuat pohon tumbuh,
menurunkan hadiah untuk tanah,
menyegarkan binatang buas dan makhluk
menyempurnakan segala bagian yang layak untuk kami,
membuat beerkembang lading-ladang bagi kami,
biarkan puting susu mengalir untuk kami
dan tambahkan kepada kami kekuatan kami!

7



Ya Allah,
jangan buat bayangan awan menjadi angin yang membakar bagi kami,
jangan iarkan dinginnya menjadi pemotong (luka),
jangan biarkan kelayuannya menjadi menjadi batu bagi kami,
dan jangan buat airnya pahit bagi kami!
Ya Allah,
berkatilah Muhammad dan keluarganya,
dan berikan kepada kami anugerah langit dan bumi!
“Sesungguhnya Engkau Maha Kuasa atas segala sesuatu” [3:26]

i Kualitas baik ini mencakup makna kebaikan, arah tepat, indah, keelokan, kegembiraan,
harmoni, simetri, diharapkan dan sebagaimnya.

'Y Murata, Sachiko dan W.C. Chittick, The Vision of Islam, diterjemahkan oleh Suharsono,
Suluh Press Yogyakarta (2005). Yang mungkin unik--- atau paling tidak sangat khas-- dari
buku teks ini adalah pembagian bahasannya sesuai dengan hadis Jibril: Islam, Iman dan
Ihsan.

i Artikel lain terkait Ihsan dapat diakses dalam situs ini: (1) lhsan: Pilar Islam yang
Terabaikan, dan (2) Narasi Induk Da’wah: Penjajagan Awal.

v Semua terjemahan diambil dari Al-Mizan, Al-Qur’an Disertai Terjemahan dan Transelasi,
PT Mizan Pustaka, 2008.

v Perspektif fanzih menekankan ketak-terbandingan Allah swt dengan makhluk;
transendensi-Nya. Ini merupakan komplemen perspektif fasybih yang menekankan
keserupaan Allah dengan makhluk; imanensi-Nya dalam ciptaan. Seni Islam mungkin dapat
dikatakan secara sederhana sebagai respon dinamis umat terhadap dua macam perspektif
ini secara seimbang. (Kata seimbang di sini dangat penting.) Walldhu alam.

vi Tentu saja ini tidak berarti seni Islam terbatas pada representase al-Qur’an. Ini hanya
berarti, peran utama al-Qur'an dalam kehidupan Muslim mendorong mereka untuk
memberikan perhatian khusus pada ketiga jenis seni ini (lihat Murata dan Chittick,
2005:446).

vii Seperti diungkapkan secara tepat oleh Murata dan Chittick, 2005:443), Kalgrafi Islam
mengekpresikan kata melalui harmoni dan keseimbangan visual serta mendemonstrasikan
bentuk keindahan kalam ilahiah secara indrawi.

vii Masjid adalah kata yang menunjukkan keterangan tempat untuk kegiatan sujud. Dalam
Islam, ini yang membedakan kenabian Muhammad saw dengan kenabian sebelumnya,
seluruh muka bumi ini masjid. Walaupun demikian, muslim tentu saja memerlukan tempat
khusus untuk shalat berjama’ah dan tempat yang layak untuk pembacaan fikram Allah.
Kebutuhan praktis akan masjid ini lah yang selanjutnya mendorong perkembangan model
arsitektur khas Islam (lihat Murata dan Chittick, 2005:445)

x Pembaca dapat melihat perbedaan nyata dalam hal seni visual antara peradaban Islam
dengan perdaban Kristen, Hindu, dan Budha. Dalam tiga peradaban tereakhir ini
berkembang seni artistik mengenai gambaran manusia dalam lukisan, seni pahat dan seni
patung. Muslim menolak representase figuratif semacam ini karena dianggap terlalu banyak
penekanan pada tasybih sehingga menggoda untuk praktek syirk (mensekutukan Tuhan)
(lihat Murata dan Chittick, 2005:445).






