
1 

 

 

Do’a ketika Bercermin 

Uzair Suhaimi 

uzairsuhaimi.wordpress.com 

Nabi saw menganjurkan berdoa ketika bercermin: “Ya Allah, sebagaimana telah 

Engkau perindah penciptaanku, perindahlah akhlak-ku”--- “Allahumma, kamâ 

ahsanta khalqî, ahsin khuluqî”. Karena kebodohannya, penulis hampir selalu 

menganggap ‘enteng’ do’a itu sehingga hampir tidak pernah mengamalkannya. 

Penulis belum lama ini baru menyadari kedalam makna do’a itu dan ingin berbagi 

pengalaman baru ini dengan pembaca yang budiman melalui artikel pendek ini. 

Akhlak dan Ciptaan 

Secara etimologis ciptaan (Arab: khalq), yang diciptakan (makhlûq) dan akhlak 

(akhlâq) berakar kata sama: kh, l, q. Fakta bahasa ini menegaskan bahwa karakter 

sesuatu (being) seyogyanya sesuai dengan sifat penciptaannyai. Untuk makhluk 

non-manusia, kesesuaian semacam ini tidak bermasalah bahkan bersifat niscaya. 

Fakta bahwa air turun ke dataran lebih rendah, angin bertiup ke wilayah 

bertekanan lebih rendah, bumi mengelilingi matahari, bulan mengeliling bumi, 

kegigihan singa menjaga anak, kegesitan darah putih menyerbu tanpa kompromi 

bagian tubuh terluka, semuanya sesuai dengan akhlak, karakter atau sifat dasar 

masing-masing. 

Bagaimana dengan manusia (human being)? Sesuai kedudukannya sebagai khalifah-

Nya di bumi manusia dianugerahi kemampuan dan kebebasan berkehendak. Justru 

dengan anugerah itu kesesuaian antara sifat penciptaan dan karakter menjadi 

bermasalah. Masalah ini demikian seriusnya sehingga Allah swt mengutus para 

nabi dan rasul termasuk Muhammad saw kepada komunitas manusia. Dalam 

kaitan ini rasul terakhir ini bersabda dalam hadisnya yang sangat terkenal (tetapi 

tampaknya cenderung diabaikan umat): “Sesungguhnya aku diutus hanya untuk 

menyempurnakan akhlak”--- “Innama buistu liutammima makârimal akhlâq”. Jelasnya, 

jika dinyatakan secara singkat, misi Rasul saw adalah menyempurnakan akhlak, 

memperbaiki atau merektifikasi karakter manusia (bukan hanya umat). 

Rektifikasi Karakter 

Memperbaiki atau merektifikasi karakter itu perlu karena karakter manusia ‘belum 

final’; atau, kalau sudah dianggap final, karakter dasar mereka tampaknya tertutupi 

oleh kerak dosa yang mengeras sebagai akibat ulah sendiri yang secara keliru 



2 

 

mempertuhankan ‘hawa’-nya. Kerak itu perlu dibersihkan dan dipoles dengan 

ajaran akhlak. Dalam konteks ini menarik untuk disimak apa yang diungkapkan 

oleh Murata dan Chittick (2005:452) mengenai rektifikasi karakter:  

Ekspresi “rektifikasi karakter” menujukkan bahwa dalam masalah 

ini anugerah yang diberikan kepada manusia, karakter dan 

beragam sifatnya belum final: manusia dapat merubah diri 

mereka dan dapat menjadi manusia yang lebih baik. Namun 

demikian, diskusi ini tidak memfokuskan pada aktivitas mereka, 

tetapi lebih pada kualitas yang menentukan karakter mereka; apa 

yang sekarang cenderung kita sebut “kepribadian’. 

Pada bagian lain dari tullisannya Murata dan Chittick (2005:452-453) Murata dan 

Chittick (2005:452-453) menjelaskan arti rektifikasi karakter sebagai berikut: 

…. makna dasar kata rektifikasi karakter adalah “memangkas, 

memotong, membersihkan, memoles”…. Semua karakter buruk 

dan menjijikkan hendaknya dihilangkan, dan karakter baik 

hendaknya dibersihkan dan dipoles. Pendapat lain menyatakan, 

tidak ada karakter baik yang diajarkan, karena semua kualitas 

baik sudah ditemukan dalam fitrah manusia… 

Hadis yang dikutip sebelumnya, hemat penulis, selain menujukkan alasan ditusnya 

Nabi saw, juga merangkum secara keseluruhan ajaran yang dibawa oleh beliau. 

Argumennya sederhana. Ajaran akhlak yang dijarakan al-Qur’an, sejauh yang 

dipahami penulis, memiliki ruang lingkup yang sangat luas, mencakup ajaran 

bagaimana akhlak yang tepat ketika berhubungan dengan Maha Pencipta (hablum 

minallâh), dengan sesama (hablum minan nâs) dan dengan alam (membawa 

kemasalahatan, bukan kerusakan).  

Akhlak ≠ Etika 

Secara umum akhlak dianggap sama dengan etika dan ini ada benarnya karena 

keduanya terkait dengan ajaran moral tentang bagaimana manuia seharusnya 

berkiprah. Tetapi jika dilihat dari titik tolak dan ‘metode’ keduanya sangat berbada. 

Sebagai cabang filsafat, etika berupaya memahami secara optimal alasan-alasan 

rasional di balik perbuatan baik atau perbuatan buruk manusia. Jadi, titik tolaknya 

adalah manusia dan metodenya akaliah. Karena ‘selera’ dan konfigurasi nilai 

manusia dan nilai produk akaliah senantiasa berubah sejalan dengan 

perkembangan perdaban, maka hasil kajian etika sama sekali tidak mengherankan 

jika berubah setiap saat.   



3 

 

Berbeda dengan etika, akhlak bertitik tolak dari dzat Absolut yang diyakini sebagai 

Maha Indah sehingga hanya Dia yang dianggap layak dan memuaskan sebagai 

obyek cinta manusia yang ruang lingkupnya sedemikian luasnya sehingga hanya 

dapat dipenuhi oleh dimensi-dimensi ilahiah. ‘Metodologi’-nya juga berbeda. 

Akhlak tidak semata-mata mengandalkan rasionalitas akal untuk memahami alasan 

bertindak tetapi lebih mengandalkan nurani dengan bimbingan kalam-Nya yang 

diyakini mengandung kebenaran absolut. 

Koridor dan Metodologi Akhlak 

Karakter yang sesuai ajaran akhlak, hemat penulis, harus berada dalam koridor 

trilogi  ISLAM: Iman, Islam dan Ihsan; khsusnya yang terakhir. Karakter yang 

bagaimana yang sesuai ajaran akhlak? Jawabannya: Karakter sebagaimana 

dicontohkan oleh Rasul yang ummi: “Jika kalian benar-benar mencintai Allah maka 

ikuti aku (Muhammads saw) niscaya Allah akan mencintaimu” (Ayah). “Dan 

sesungguhnya engkau benar-benar berbudi pekerti yang luhur”—Wa innaka la’alâ 

khuluqin adzhîm” (68 :3)ii. 

Apa yang menjadi ciri akhlak beliau? Untuk memahaminya kita perlu membaca al-

Qur’an karena, sesuai hadis, akhlak beliau adalah al-Qur’an. Al-Qur’an 

menyebutkan antara lain bahwa beliau berhati lembut, penuh empati, penyantun 

dan tegas. Beliau juga memperoleh pendidikan langsung dari Maha Pendidik, Rabb, 

agar memilki karakter pemaaf, suka bermusyawarah, teguh pendirian dan 

berserah-diri. Semua ini terungkap dalam terjemahan ayat-ayat berikut:  

Maka berkat rahmat Allah engkau (Muhammad) berlaku lemah lembut 

terhadap mereka. Sekiranya engkau bersikap kasar, tentulah mereka 

menjauhkan diri dari sekitarmu. Karena itu maafkanlah mereka dan 

mohonkanlah ampunan untuk mereka dalam urusan ituiii. Kemudian, 

apabila engkau telah membulatkan tekad, maka bertakwallah kepada 

Allah. Sungguh Allah mencintai orang bertawakal (3:159). 

Sesungguhnya, telah datang kepadamu seorang rasul dari kalanganmu 

sendiri, berat terasa oleh penderitaan yang kamu alami, (dia) sangat 

menginikan (keimanan dan keselamatan) bagimu, penyantun dan 

penyayang bagi orang-orang yang beriman (9:128). 

Maka jika merekea berpaling (dari keimanan) maka katakanlah 

(Muhammad), “Cukuplah Allah bagiku; tidak ada tuhan selain Dia. 

Hanya kepada-Nya aku bertawakal, dan Dia adalah Tuhan yang 

mewakili ‘Arasy (singgasana) yang agung” (9:29). 



4 

 

 

 

Ringkasan 

Akhlak adalah kesesuaian karakter dengan sifat penciptaan sesuatu (being). Bagi 

manusia (human being) akhlak adalah karakter yang berada dalam koridor Iman, 

Islam dan khususnya Ihsan.  Dengan perkataan lain, ahklak adalah karakter yang 

timbul secara spontan dan didasari kebenaran metafisis sesuai ajaran Tauhid, 

dibimbing oleh aturan-ilahiah sesuai dengan hukum syar’i (Islam), dan memiliki 

platform keindahan ilahiah yang abadi sesuai ajaran Ihsan dan keteladanan Rasul 

yang ummi. Shollû alaihi wasallimû taslîmâ!  Wâllahu’ alam….@ 

 

Referensi 

Al-Mizan,  

    2008  Al-Qur’an Disertai Terjemahan & Literasi, PT Mizan Pustaka  

Murata, Sachiko dan William C. Chittick 

    2005  The Vision of Islam, Suluh Press 

                                                           

i Analog dengan ini adalah hubungan antara malu (hayâ) dengan hidup (hayah). Kedua kata 
ini seakar. Ajaran moralnya jelas: untuk dapat dikatakan hidup yang layak harus memiliki 
rasa malu. Konteknys dalam hal ini tentu saja malu berbuat kesalahan, baik kesalahan yang 

dilakukan secara semubuny-sembunyi maupun terbuka atau demonstrative (fahsyâ). 

ii Semua terjemahan ayat al-Qur’an dalam artikel ini, termasuk catatan kakinya jika ada, 
dikutip dari al-Mizan. 

iii Urusan peperangan dan hal-hal dunia lainnya, seperti urusan politik, ekonomi 
kemasyarakatan dan lain-lain. 


