Jalan Sufi dan Jalan Rasul:
Tinjaun Singkat
Uzair Suhaimi

uzairsuhaimi.wordprseencom

Judul artikel mengundang pertanyaan: Apakah Jalan Rasul dan Jalan Sufi
berbeda? Penulis tidak mampu menjawab pertanyaan ini secara singkat.
Artikel pendek ini juga tidak bermaksud---dan pasti tidak akan mampu---
menjawabnya secara memadai. Artikel ini sekedar meninjau secara singkat
beberapa perbedaan konotatif dua jalan itu. Sebelumnya, berikut ini
disajikan tinjauan sangat singkat mengenai persoalan kemanusiaan
kontemporer yang bersifat global dan relevan dengan topik artikel yaitu

dahaga spiritual.

Dahaga Spiritual

Pengarang buku yang sempat menjadi best-seller yang terbit menjelang
abad 21, Mega Trend 2000, meramalkan bahwa abad-21 akan ditandai oleh

semakin kuatnya kecenderungan spiritualisme yang sejalan dengan

melemahnya  praktek ritual-formal agama-agama denominasional.
Walaupun tidak memiliki bukti kuat (hawd evidence) penulis berani
menduga ramalan ini semakin nyata. Buku-buku agama yang konon paling
dan semakin diminati adalah yang bernuansa spiritual. Informasi yang
diperoleh penulis ketika mengunjungi sejumlah toko buku mendukung

dugaan ini.

Kecenderungan ekspresi keberagamaan yang mengarah ke spiritualisme
dapat dipahami sebagai reaksi sehat terhadap fenomena ‘dahaga spiritual’
yang dialami manusia kontemporer dalam peradaban modern. Peradaban
yang mengabaikan dimensi ilahiah ini (karena Tuhan telah mati) tak pelak
lagi menumbuh-suburkan sisi gelap manusia dan mendorong gaya hidup
kosumerisme dan henodisme. Menarik untuk disimak ungkapan Filsuf
Katolik Gustav Thibon--- dikutip oleh Eaton (2003:38)--- yang mengibaratkan
perdaban modern sebagai kereta yang tengah melaju kencang ke arah jurang

atau dinding tebal.



Setiap mil yang ditempuhnya, pada jarak iu pula penyejuk
ruangan diperbaharui dan kursi-kursi menjadi bertambah empuk.
Ia menawarkan setiap kenyamanan kecuali satu saja. Tak ada bel
tanda bahaya. Bahkan sekalipun ada, siapakah yang akan
membunyikannya? Dan seandainya pun bordering, adakah
masinis akan menggunakan rem? Hawa nafsu-lah yang membuat

kreta itu terus melaju, bahkan semakin cepat.

Seorang bijak menggambarkan manusia modern sebagai orang yang
menyadari dirinya dahaga tetapi tidak mengetahui dahaga akan apa (thirst
for what). Untuk memenuhinya ia berupaya keras dan semakin keras untuk
meningkatkan kekayaan dan kemewahan material tetapi ia kecele karena
dahaganya malah meningkat. Itulah sebabnya seorang bijak memberikan
nasehat: “Jangan mencoba mengukur luasnya jangkauan dahaga ini karena
kehendak manusia dirancang untuk sesuatu yang bukan bersifat material.

Hanya yang berdmensi ilahiah yang dapat memuaskannya”.

Kecenderungan ke arah spiritualisme juga dapat dipahami sebagai indikasi
kekurang-mampuan penganjur agama dalam menjelaskan atau menekankan
dimensi spiritual ajaran agama sehingga ‘kering’ dalam arti tidak mampu
memuaskan dahaga spiritual yang melekat secara tetap dalam diri manusia.
Dalam konteks Islam, kecenderungan ini mungkin dapat dirumuskan secara
sederhana sebagai kekurangan-mampuan umat mengapresiasi secara

memadai dan proporsional pilar ketiga ISLAM yaitu Thsan'.

Apakah kecenderungan spiritualisme positif atau negatif? Kembali penulis
harus mengaku tidak mampu memberikan jawaban sederhana. Jika dipaksa,
penulis cenderung menjawab singkat: positif tetapi dengan catatan. Kenapa
positif? Karena kecenderungan itu dapat memperkuat rasa keberagamaan
secara kualitatif sehingga praktek upacara ritual-formal tidak ‘kering’.
Kenapa perlu catatan? Karena banyak ‘jalan’ spiritual yang ditawarkan
tetapi tidak semuanya cukup aman untuk dilalui. Hemat penulis, jalan

spiritual yang aman harus berbasiskan kebenaran abadi yang tidak

diciptakan (eternal and uncreated truth).



Adakah hubungan antara fenomena dahaga spiritualitas dengan Jalan Sufi?
Bagi penulis jawabannya positif dan bentuk hubungannya jelas: Jalan Sufi
adalah jalan spiritual yang berpotensi dapat memenuhi dahaga spiritual.
Pertanyaannya: Apakah Jalan Sufi dapat diandalkan untuk mencapai
keselamatan? Jawaban singkatnya: “ya” jika ajaran dan prakteknya tidak

bertentangan dengan syari’at.

Jalan Kecil dan Jalan Besar

Jalan sufi (thwig-i-walayad)i dapat dibedakan--- paling tidak untuk tujuan
analisis--- dengan Jalan Rasul (thdrig-i-nubuwwwat). Dalam artikel ini
kedua istilah itu, termasuk versi Arab-nya, dipinjam dari seorang yang

dianggap pembaharu (nmujaddid) Islam yaitu Srihindi.

Hemat penulis penting mencermati kata thdriq dalam kedua istilah itu
yang kira-kira berarti jalan kecil atau sempit. Mengkaitkan kata itu dengan
walayat cukup jelas tetapi mengkaitkannya dengan nubuwwat perlu
catatan tambahan. Kenapa? Karena kata nubuwwat lazimnya terkait
dengan syawvatyang artinya juga jalan, tetapi bukan jalan kecil, melainkan
jalan besar. Jadi, untuk menyederhanakan pembahasan, kedua jalan itu

dapat diberi istilah masing-masing Jalan Kecil dan Jalan Besar.

Untuk membuat perbandingan karakteristik dua jalan itu secara meyakinkan
diperlukan kajian serius dan ini bukan porsi artikel ini. Untuk sementara
mungkin membantu jika dikatakan bahwa Jalan Besar dapat dilihat sebagai
jalan umum yang diperuntukkan bagi masyarakat luas (umat) dengan
berbagai latar belakang, kemampuan inteketual, kecenderungan emosional
dan bakat spiritual. Di sisi lain, Jalan Kecil, dapat dilihat sebagai jalan yang
sesuai untuk mereka yang memiliki latar belakang dengan kecenderungan

emosional dan bakat spiritual tertentu.

Mungkin juga membantu untuk melihat Jalan Besar sebagai jalan yang
dilengkapi dengan sejumlah fasilitas umum yang diperlukan (rambu lalu
lintas, markah jalan, Polantas dan sebagainya) sehingga ‘aman’ untuk
dilalui. Ini berbeda dengan jalan kecil yang kurang atau tanpa fasilitas

umum sehingga tidak mustahil berbahaya dan hanya aman dilalui jika



disertai bimbingan penunjuk jalan. Inilah barangkali alasan kenapa untuk
melalui Jalan Kecil diperlukan seorang pembimbing (nuusryid atouw

syaikh) yang mengawasi secara cermat perjalanan seorang pejalan (nuuwid,
salik).
Jalan Sufi: Dipuja sekaligus Dicerca

Kenapa Jalan Sufi dipuja? Karena jalan ini, sebagaimana disinggung
sebelumnya, dapat meningkatkan kualitas rasa dan praktek keberagamaan
seseorangiii, Para sufi pada umumnya mengamalkan ajaran syari’at secara
konsisten dan bahkan dengan frekuensi dan intensitas jauh di atas rata-rata.
Sebagian kecil dari mereka kurang memperhatikan atau agak mengabaikan
syari’at dengan berbagai alasan. Kelompok kecil ini menuai kritik terutama
jika alasannya telah melampui tingkat syrai’at dan telah mencapai tingkat
hakekat.

Ada juga sufi yang jelas-jelas melakukan pelanggaran syari'at,
mengabaikannya, melecehkannya, bahkan mengajarkan ajaran-ajaran ‘aneh’
yang tidak sejalan dengan mainstream ajaran dasar. Kelompok kecil ini
tidak mengherankan jika menuai kecaman tajam dalam berbagai bentuk dan
kadarnya. Walaupun demikian, jumlah kelompok ini menurut pengamatan
Ansari (1986:75) sangat kecil:

Contoh pelanggaran syari’ah yang dilakukan para sufi yang
sedang mengidap pengalaman kebersatuan amatlah jarang.
Mereka yang telah melanggar Syari’ah dan kemudian terpaut
pada dosa, lebih merupakan penipu, yang mengatasnamakan
pengalaman rohani sebagai topeng untuk melakukan perbuatan

munkarnya.

Terlepas dari fakta ini (jika ini dipercaya sebagai sesuatu faktual), Jalan Sufi
secara kesdeluruhan tetap menuai kritik dari para ahli agama; dua
diantaranya yang patut dicatat adalah Srihindi dan Ibnu Taimiyah. Srihindi,
misalnya, merumuskan kritiknya antara lain, sebagaimana dikutip Ansari
(1986), sebagai berikut:



Pada zaman Rasul dan para sahabatnya, bahkan pada generasi
kemudian, masyarakat banyak sangat terkait pada tuntunan
syari’at; ihwal mereka (perasaan dan sentimenya) sangat terpaut
erat pada pelaksanaan perintah-perintah tersebut. Keutamaan
(ihsan) mereka adalah shalat, shaum, zikir, membaca al-Qur’an,
haji, bersedekah dan jihad (halaman 109).

Dalam kutipan di atas krtitik Srihindi belum jelas. Sufi pada umumnya
melakukan amalan yang sama dengan yang dilakukan oleh para sahabat
sebagaimana dinyatakan dalam kutipan di atas. Melalui kutipan di atas
Srihindi mungkin bermaksdud mengkritik sebagian Sufi yang dinilainya
‘berani’ memberikan penilaian keutamaan suatu amalan dibandingkan
amalan lainnya. Ibnu ‘Arabi, misalnya, konon menilai shaum lebih utama

dari pada shalativ. Srihindi melanjutkan kritiknya:

Tidak satupun dari mereka yang menghabiskan waktu untuk
merenung (tafakkur), atau memikirkan kehadiran Tuhan dalam
bentuk yang terisolasi dari zikir dan hal-hal lain, atau mencoba
mencapainya. Yang terbaik bagi mereka adalah mendekatkan diri
(munajjat) pada Allah, dan shalat dan dzikir; merasakan
kedalaman perasaan dengan membaca al-Qur’an; menunaikan
zakat demi menjauhkan diri dari kemurkaan ilahi; dan mengatasi

damba dan cinta akan sesuatu selain Allah. Tidak satupun mereka

yang menangis tersedu-sedu ketika ekstase, berprilaku abnormal,

atau ber-sathat. Tidak satupun mereka yang peduli akan

penampakaan (tjalli) Allah, atau ketertutupan-Nya (istisar), atau
hal-hal demikian. Mereka amat mencintai surge dan membenci
neraka (halaman 109).

Ungkapan ‘tidak satupun’ dalam kutipan di atas mungkin berlebihan.
Sebagaimana diketahui secara luas, pada masa Nabi saw ada sekelompok
sahabat yang tinggal sehari-hari di sekitar Masjid Nabawi yang ‘diurus’
keperluan sehari-harinya oleh keluarga Nabi saw sendiri. Nabi saw konon
memerintahkan sahabat untuk menghormati kelompok khusus ini. Hemat

penulis, prilaku dari kelompok ini menyerupai prilaku para Sufi dan mereka



kemungkinan besar lazim melakukan tafakkur yang lebih intens
dibandingkan dengan yang dilakukan oleh para sahabat lain. Selain itu,

bukankah teks suci mengajurkan (kalau tidak memerintahkan) tafakkur?

Kita tidak tahu (dan terlalu bespekulasi untuk menduga) apakah sahabat
dari kelompok khusus ini ‘menangis tersedu-sedu ketika ekstase’,
‘berprilaku abnormal atau bershatat (bicara tidak normal)’. Kita juga tidak
tahu apakah mereka peduli atau tidak terhadap tajalliAllah. Krtik Srihindi
terhadap Jalan Sufi lebih jelas dalam kutipan berikut:

Penglihatan (kasyaf) dan keajaiban, ekstase dan trans jarang
mereka alami; tetapi apabila terjadi maka hal tersebut hanyalah
kadangkala; jarang yang dihajatkan dan ditimbusuburkan...

Inilah kondisi kehidupan manusia pada zaman tersebut.

Kata ‘jarang’ dalam kutipan di atas membuat pernyataan Srihindi jauh lebih
cermat. Demikian juga dengan pernyataan ‘zaman tersebut’. Dengan
pernyataan ‘zaman tersbut’ Srihindi membuka diri terhadap kemungkinan
amalan atau ekspresi keberagamaan jenis lain tetapi masih tetap

mencerminkan semangat syariativ.

Fana dan Baqav

Kritik Srihindi terhadap Jalan Sufi yang mungkin paling substansial terkait
dengan pengalaman fana (mati atau menghilang) dan baga (bertahan,
kesinambungan). Bagi Sufi fana dan baqa ini sangat penting sebagai upaya
untuk mendekatkan diri pada Allah. Menurut Srihindi sebagaimana terlihat

dari kutipan Ansar (1986:104), keduanya tidak penting bagi Jalan Rasul:
Kedekatan pada Allah (qurb—ilahi) yang sangat bergantung pada

fana dan baga, suluk dan jadzbah merupakan jalan wali (qurb-i-
walat), dan hal tersebut telah dikaruniakan kepada para wali
(aulia) Ummat. Namun demikian, kedekatan pada Allah dan para
sahabat Nabi adalah kedekatan nubuwwah (qurb-i-nubuwwat)
yang mereka peroleh melalui Rasul karena nmengikutinya.
Kesalehan demikian tidak diperoleh melalui fana dan baqa, juga

bukan jadzbah dan suluk. Dan kesalehan demikian jauh lebih



unggul disbanding kesalehan para wali. Karena kesalehan para
sahabat amatlah nyata (ashl), sedang kesalehan yang lain kelas
dua (dzilli).

Ringkasan

Artikel ini meninjau secara singkat beberapa perbedaan konotatif Jalan Sufi
dan Jalan Rasul. Yang pertama berpotensi membantu menjawab persoalan
nestapa manusia kontemporer yaitu dahaga spiritual. Tetapi jalan ini, agar
dapat dilalui secara aman, harus dipilih yang sejalan dengan Jalan Rasul
atau tradisi yang berbasis kebanaran abadi dan tak diciptakan (eternal
and uncreated truth). Wallahuw alam...@

Referensi
Ansari, Muhammad Abd. Haq (1986), Merajut Tradisi Syari'ah dengan
Sufisme: Mengkaji Gagasan Mujaddid Syeikh Ahmad Srihindi, Srigunting.

Eaton, Le Gai Charles (2003), Zikir: Nafas Peradaban Modern, Pustaka
Hidayah

i Sebagaimana dibahas dalam beberapa artikel penulis lain dalam situs ini, sesuai dengan
Hadis Jibril, ISLAM memiliki tiga pilar: Iman, Islam dan Thsan. Diungkapkan secara ringkas,
pilar yang pertama terkait dengan apa yang harus diyakini, yang kedua dengan apa yang
harus diperbuat (sesuai dengan keyakinan). Pilar ketiga, Ihsan, terkait dengan sikap mental
atau amalan apa yang dapat menyempurnakan, mempercantik dan menyeimbangkan
keyakinan dan perbuatan.

i Jalan Sufi kira-kira analog tetapi identik dengan jalan mistisime dalam tradisi Yahudi-
Nasrani)

" Sufi seringkali dipuja karena kemampuannya melakukan sejumlah keajaiban seperti hadir
di dua tempat berbeda dalam waktu sama, berjalan di atas air, meramal secara tepat, dan
tidak mempan senjata tajam atau tidak tembus peluru. ‘Celakanya’, justru kejaiban semacam
itu menarik bagi masyarakat awam. Di dalam budaya Jawa, misalnya, Sunan Kali Jogo
dikenang konon karena kemampuannya melakukan sejumlah keajaiban, bukan karena
sumbangan pemikiran dan prestasinya dalam mengembangkan ajaran Islam di tanah Jawi.
Ini jelas harus ‘diluruskan’ karena tingkat kewalian tidak terkait dengan kemampuan
melakukan keajaiban, melainkan tergantung pada kesempurnaannya mempraktekkan Jalan
Rasul.

v Banyak kritik lain terhadap Ibnu Arabi. Yang mungkin berharga untuk dicatat antara lain
sebagaimana yang didokumentasikan oleh Ansari: “Pada tingkat filsafat yang lebih unggul,



maka doktrin Ibnu Arabi yang mengabaikan obyektivitas keburukan, merelatifkan
keimanan, memaafkan keyakinan yang keliru dan memaafkan tindakan yang keliru,
mengabaikan hukuman dan neraka sabagai “surga lain” sesudah mendapatkan pengalaman
serupa [tampaknya yang dimaksud pengalaman fana dan baqa] (Ansari 1986: 73-74).

Y Mengenai ekspresi keberagaman ini kita dapat membuat daftar panjang. Tiga contoh
berikut ini mungkin memadai: (1) Pahala keberanian seorang pejabat KPK untuk meneliti
kasus korupsi oleh seorang pejabat tinggi negara mungkin sebanding dengan pahala jihad;
(2) Pahala komitmen penuh seorang angota LSM untuk membantu masyarakat terpencil
untuk keluar dari nestapa buta huruf dan kemiskinan mungkin sebanding dengan pahala
zakat atau shaum; (3) Pahala kegigihan dan tanpa pamrih pribadi yang berlebihan seorang
peneliti untuk memahami penyakit yang diderita oleh banyak penduduk dan atau berupaya
untuk menghasilkan obatnya mungkin tidak kalah dengan pahala zakat.

vi

Secara sederhana, Fana dapat diartikan sebagai pengalaman mistik dalam bentuk
kehilangan diri di dalam Tuhan. Baqa, disisi lain, dapat diartikan sebagai pengalaman
mistik tentang subsistensi, atau kehidupan bersama dan di dalam Allah pada masa sesudah
kematian (fana) pada diri manusia (Ansari: 1986:360-361).



