
1 

 

Jalan Sufi dan Jalan Rasul:  

Tinjaun Singkat 

Uzair Suhaimi 

uzairsuhaimi.wordprseencom 

Judul artikel mengundang pertanyaan: Apakah Jalan Rasul dan Jalan Sufi 

berbeda? Penulis tidak mampu menjawab pertanyaan ini secara singkat. 

Artikel pendek ini juga tidak bermaksud---dan pasti tidak akan mampu--- 

menjawabnya secara memadai. Artikel ini sekedar meninjau secara singkat 

beberapa perbedaan konotatif dua jalan itu. Sebelumnya, berikut ini 

disajikan tinjauan sangat singkat mengenai persoalan kemanusiaan 

kontemporer yang bersifat global dan relevan dengan topik artikel yaitu 

dahaga spiritual. 

Dahaga Spiritual 

Pengarang buku yang sempat menjadi best-seller yang terbit menjelang 

abad 21, Mega Trend 2000, meramalkan bahwa abad-21 akan ditandai oleh 

semakin kuatnya kecenderungan spiritualisme yang sejalan dengan 

melemahnya praktek ritual-formal agama-agama denominasional. 

Walaupun tidak memiliki bukti kuat (hard evidence) penulis berani 

menduga ramalan ini semakin nyata. Buku-buku agama yang konon paling 

dan semakin diminati adalah yang bernuansa spiritual. Informasi yang 

diperoleh penulis ketika mengunjungi sejumlah toko buku mendukung 

dugaan ini. 

Kecenderungan ekspresi keberagamaan yang mengarah ke spiritualisme 

dapat dipahami sebagai reaksi sehat terhadap fenomena ‘dahaga spiritual’ 

yang dialami manusia kontemporer dalam peradaban modern. Peradaban 

yang mengabaikan dimensi ilahiah ini (karena Tuhan telah mati) tak pelak 

lagi menumbuh-suburkan sisi gelap manusia dan mendorong gaya hidup 

kosumerisme dan henodisme. Menarik untuk disimak ungkapan Filsuf 

Katolik Gustav Thibon--- dikutip oleh Eaton (2003:38)--- yang mengibaratkan 

perdaban modern sebagai kereta yang tengah melaju kencang ke arah jurang 

atau dinding tebal.  



2 

 

Setiap mil yang ditempuhnya, pada jarak iu pula penyejuk 

ruangan diperbaharui dan kursi-kursi menjadi bertambah empuk. 

Ia menawarkan setiap kenyamanan kecuali satu saja. Tak ada bel 

tanda bahaya. Bahkan sekalipun ada, siapakah yang akan 

membunyikannya? Dan seandainya pun bordering, adakah 

masinis akan menggunakan rem? Hawa nafsu-lah yang membuat 

kreta itu terus melaju, bahkan semakin cepat. 

Seorang bijak menggambarkan manusia modern sebagai orang yang 

menyadari dirinya dahaga tetapi tidak mengetahui dahaga akan apa (thirst 

for what). Untuk memenuhinya ia berupaya keras dan semakin keras untuk 

meningkatkan kekayaan dan kemewahan material tetapi ia kecele karena 

dahaganya malah meningkat. Itulah sebabnya seorang bijak memberikan 

nasehat: “Jangan mencoba mengukur luasnya jangkauan dahaga ini karena 

kehendak manusia dirancang untuk sesuatu yang bukan bersifat material. 

Hanya yang berdmensi ilahiah yang dapat memuaskannya”.  

Kecenderungan ke arah spiritualisme juga dapat dipahami sebagai indikasi 

kekurang-mampuan penganjur agama dalam menjelaskan atau menekankan 

dimensi spiritual ajaran agama sehingga ‘kering’ dalam arti tidak mampu 

memuaskan dahaga spiritual yang melekat secara tetap dalam diri manusia. 

Dalam konteks Islam, kecenderungan ini mungkin dapat dirumuskan secara 

sederhana sebagai kekurangan-mampuan umat mengapresiasi secara 

memadai dan proporsional pilar ketiga ISLAM yaitu Ihsani.  

Apakah kecenderungan spiritualisme positif atau negatif? Kembali penulis 

harus mengaku tidak mampu memberikan jawaban sederhana. Jika dipaksa, 

penulis cenderung menjawab singkat: positif tetapi dengan catatan. Kenapa 

positif? Karena kecenderungan itu dapat memperkuat rasa keberagamaan 

secara kualitatif sehingga praktek upacara ritual-formal tidak ‘kering’. 

Kenapa perlu catatan? Karena banyak ‘jalan’ spiritual yang ditawarkan 

tetapi tidak semuanya cukup aman untuk dilalui. Hemat penulis, jalan 

spiritual yang aman harus berbasiskan kebenaran abadi yang tidak 

diciptakan (eternal and uncreated truth). 



3 

 

Adakah hubungan antara fenomena dahaga spiritualitas dengan Jalan Sufi? 

Bagi penulis jawabannya positif dan bentuk hubungannya jelas: Jalan Sufi 

adalah jalan spiritual yang berpotensi dapat memenuhi dahaga spiritual. 

Pertanyaannya: Apakah Jalan Sufi dapat diandalkan untuk mencapai 

keselamatan? Jawaban singkatnya: “ya” jika ajaran dan prakteknya tidak 

bertentangan dengan syari’at.  

Jalan Kecil dan Jalan Besar 

Jalan sufi (thriq-i-walayat)ii dapat dibedakan--- paling tidak untuk tujuan 

analisis--- dengan Jalan Rasul (thâriq-i-nubuwwat). Dalam artikel ini 

kedua istilah itu, termasuk versi Arab-nya, dipinjam dari seorang yang 

dianggap pembaharu (mujaddid) Islam yaitu Srihindi.  

Hemat penulis penting mencermati kata thâriq dalam kedua istilah itu 

yang kira-kira berarti jalan kecil atau sempit. Mengkaitkan kata itu dengan 

walayat cukup jelas tetapi mengkaitkannya dengan nubuwwat perlu 

catatan tambahan. Kenapa? Karena kata nubuwwat lazimnya terkait 

dengan syari’at yang artinya juga jalan, tetapi bukan jalan kecil, melainkan 

jalan besar. Jadi, untuk menyederhanakan pembahasan, kedua jalan itu 

dapat diberi istilah masing-masing Jalan Kecil dan Jalan Besar.  

Untuk membuat perbandingan karakteristik dua jalan itu secara meyakinkan 

diperlukan kajian serius dan ini bukan porsi artikel ini. Untuk sementara 

mungkin membantu jika dikatakan bahwa Jalan Besar dapat dilihat sebagai 

jalan umum yang diperuntukkan bagi masyarakat luas (umat) dengan 

berbagai latar belakang, kemampuan inteketual, kecenderungan emosional 

dan bakat spiritual. Di sisi lain, Jalan Kecil, dapat dilihat sebagai jalan yang 

sesuai untuk mereka yang memiliki latar belakang dengan kecenderungan 

emosional dan bakat spiritual tertentu.  

Mungkin juga membantu untuk melihat Jalan Besar sebagai jalan yang 

dilengkapi dengan sejumlah fasilitas umum yang diperlukan (rambu lalu 

lintas, markah jalan, Polantas dan sebagainya) sehingga ‘aman’ untuk 

dilalui. Ini berbeda dengan jalan kecil yang kurang atau tanpa fasilitas 

umum sehingga tidak mustahil berbahaya dan hanya aman dilalui jika 



4 

 

disertai bimbingan penunjuk jalan. Inilah barangkali alasan kenapa untuk 

melalui Jalan Kecil diperlukan seorang pembimbing (musryid atau 

syaikh) yang mengawasi secara cermat perjalanan seorang pejalan (murid, 

salik).  

Jalan Sufi: Dipuja sekaligus Dicerca 

Kenapa Jalan Sufi dipuja? Karena jalan ini, sebagaimana disinggung 

sebelumnya, dapat meningkatkan kualitas rasa dan praktek keberagamaan 

seseorangiii. Para sufi pada umumnya mengamalkan ajaran syari’at secara 

konsisten dan bahkan dengan frekuensi dan intensitas jauh di atas rata-rata. 

Sebagian kecil dari mereka kurang memperhatikan atau agak mengabaikan 

syari’at dengan berbagai alasan. Kelompok kecil ini menuai kritik terutama 

jika alasannya telah melampui tingkat syrai’at dan telah mencapai tingkat 

hakekat.  

Ada juga sufi yang jelas-jelas melakukan pelanggaran syari’at, 

mengabaikannya, melecehkannya, bahkan mengajarkan ajaran-ajaran ‘aneh’ 

yang tidak sejalan dengan mainstream ajaran dasar. Kelompok kecil ini 

tidak mengherankan jika menuai kecaman tajam dalam berbagai bentuk dan 

kadarnya. Walaupun demikian, jumlah kelompok ini menurut pengamatan 

Ansari (1986:75) sangat kecil: 

Contoh pelanggaran syari’ah yang dilakukan para sufi yang 

sedang mengidap pengalaman kebersatuan amatlah jarang. 

Mereka yang telah melanggar Syari’ah dan kemudian terpaut 

pada dosa, lebih merupakan penipu, yang mengatasnamakan 

pengalaman rohani sebagai topeng untuk melakukan perbuatan 

munkarnya. 

Terlepas dari fakta ini (jika ini dipercaya sebagai sesuatu faktual), Jalan Sufi 

secara kesdeluruhan tetap menuai kritik dari para ahli agama; dua 

diantaranya yang patut dicatat adalah Srihindi dan Ibnu Taimiyah. Srihindi, 

misalnya, merumuskan kritiknya antara lain, sebagaimana dikutip Ansari 

(1986), sebagai berikut: 



5 

 

Pada zaman Rasul dan para sahabatnya, bahkan pada generasi 

kemudian, masyarakat banyak sangat terkait pada tuntunan 

syari’at; ihwal mereka (perasaan dan sentimenya) sangat terpaut 

erat pada pelaksanaan perintah-perintah tersebut. Keutamaan 

(ihsan) mereka adalah shalat, shaum, zikir, membaca al-Qur’an, 

haji, bersedekah dan jihad (halaman 109).  

Dalam kutipan di atas krtitik Srihindi belum jelas. Sufi pada umumnya 

melakukan amalan yang sama dengan yang dilakukan oleh para sahabat 

sebagaimana dinyatakan dalam kutipan di atas. Melalui kutipan di atas 

Srihindi mungkin bermaksdud mengkritik sebagian Sufi yang dinilainya 

‘berani’ memberikan penilaian keutamaan suatu amalan dibandingkan 

amalan lainnya. Ibnu ‘Arabi, misalnya, konon menilai shaum lebih utama 

dari pada shalativ. Srihindi melanjutkan kritiknya:  

Tidak satupun dari mereka yang menghabiskan waktu untuk 

merenung (tafakkur), atau memikirkan kehadiran Tuhan dalam 

bentuk yang terisolasi dari zikir dan hal-hal lain, atau mencoba 

mencapainya. Yang terbaik bagi mereka adalah mendekatkan diri 

(munajjat) pada Allah, dan shalat dan dzikir; merasakan 

kedalaman perasaan dengan membaca al-Qur’an; menunaikan 

zakat demi menjauhkan diri dari kemurkaan ilahi; dan mengatasi 

damba dan cinta akan sesuatu selain Allah. Tidak satupun mereka 

yang menangis tersedu-sedu ketika ekstase, berprilaku abnormal, 

atau ber-sathat. Tidak satupun mereka yang peduli akan 

penampakaan (tjalli) Allah, atau ketertutupan-Nya (istisar), atau 

hal-hal demikian. Mereka amat mencintai surge dan membenci 

neraka (halaman 109).  

Ungkapan ‘tidak satupun’ dalam kutipan di atas mungkin berlebihan. 

Sebagaimana diketahui secara luas, pada masa Nabi saw ada sekelompok 

sahabat yang tinggal sehari-hari di sekitar Masjid Nabawi yang ‘diurus’ 

keperluan sehari-harinya oleh keluarga Nabi saw sendiri. Nabi saw konon 

memerintahkan sahabat untuk menghormati kelompok khusus ini. Hemat 

penulis, prilaku dari kelompok ini menyerupai prilaku para Sufi dan mereka 



6 

 

kemungkinan besar lazim melakukan tafakkur yang lebih intens 

dibandingkan dengan yang dilakukan oleh para sahabat lain. Selain itu, 

bukankah teks suci mengajurkan (kalau tidak memerintahkan) tafakkur? 

Kita tidak tahu (dan terlalu bespekulasi untuk menduga) apakah sahabat 

dari kelompok khusus ini ‘menangis tersedu-sedu ketika ekstase’, 

‘berprilaku abnormal atau bershatat (bicara tidak normal)’. Kita juga tidak 

tahu apakah mereka peduli atau tidak terhadap tajalli Allah. Krtik Srihindi 

terhadap Jalan Sufi lebih jelas dalam kutipan berikut:  

Penglihatan (kasyaf) dan keajaiban, ekstase dan trans jarang 

mereka alami; tetapi apabila terjadi maka hal tersebut hanyalah 

kadangkala; jarang yang dihajatkan dan ditimbusuburkan… 

Inilah kondisi kehidupan manusia pada zaman tersebut.  

Kata ‘jarang’ dalam kutipan di atas membuat pernyataan Srihindi jauh lebih 

cermat. Demikian juga dengan pernyataan ‘zaman tersebut’. Dengan 

pernyataan ‘zaman tersbut’ Srihindi membuka diri terhadap kemungkinan 

amalan atau ekspresi keberagamaan jenis lain tetapi masih tetap 

mencerminkan semangat syariativ.  

Fana dan Baqavi 

Kritik Srihindi terhadap Jalan Sufi yang mungkin paling substansial terkait 

dengan pengalaman fana (mati atau menghilang) dan baqa (bertahan, 

kesinambungan). Bagi Sufi fana dan baqa ini sangat penting sebagai upaya 

untuk mendekatkan diri pada Allah. Menurut Srihindi sebagaimana terlihat 

dari kutipan Ansar (1986:104), keduanya tidak penting bagi Jalan Rasul: 

Kedekatan pada Allah (qurb—ilahi) yang sangat bergantung pada 

fana dan baqa, suluk dan jadzbah merupakan jalan wali (qurb-i-

walat), dan hal tersebut telah dikaruniakan kepada para wali 

(aulia) Ummat. Namun demikian, kedekatan pada Allah dan para 

sahabat Nabi adalah kedekatan nubuwwah (qurb-i-nubuwwat) 

yang mereka peroleh melalui Rasul karena nmengikutinya. 

Kesalehan demikian tidak diperoleh melalui fana dan baqa, juga 

bukan jadzbah dan suluk. Dan kesalehan demikian jauh lebih 



7 

 

unggul disbanding kesalehan para wali. Karena kesalehan para 

sahabat amatlah nyata (ashl), sedang kesalehan yang lain kelas 

dua (dzilli). 

Ringkasan 

Artikel ini meninjau secara singkat beberapa perbedaan konotatif Jalan Sufi 

dan Jalan Rasul. Yang pertama berpotensi membantu menjawab persoalan 

nestapa manusia kontemporer yaitu dahaga spiritual. Tetapi jalan ini, agar 

dapat dilalui secara aman, harus dipilih yang sejalan dengan Jalan Rasul 

atau tradisi yang berbasis kebanaran abadi dan tak diciptakan (eternal 

and uncreated truth). Wallahu’alam…@ 

Referensi 

Ansari, Muhammad Abd. Haq (1986), Merajut Tradisi Syari’ah dengan 
Sufisme: Mengkaji Gagasan Mujaddid Syeikh Ahmad Srihindi, Srigunting. 

Eaton, Le Gai Charles (2003), Zikir: Nafas Peradaban Modern, Pustaka 
Hidayah 

 
                                                           

i Sebagaimana dibahas dalam beberapa artikel penulis lain dalam situs ini, sesuai dengan 
Hadis Jibril, ISLAM memiliki tiga pilar: Iman, Islam dan Ihsan. Diungkapkan secara ringkas, 
pilar yang pertama terkait dengan apa yang harus diyakini, yang kedua dengan apa yang 
harus diperbuat (sesuai dengan keyakinan). Pilar ketiga, Ihsan, terkait dengan sikap mental 
atau amalan apa yang dapat menyempurnakan, mempercantik dan menyeimbangkan 
keyakinan dan perbuatan. 

ii Jalan Sufi kira-kira analog tetapi identik dengan jalan mistisime dalam tradisi Yahudi-
Nasrani) 

iii
 Sufi seringkali dipuja karena kemampuannya melakukan sejumlah keajaiban seperti hadir 
di dua tempat berbeda dalam waktu sama, berjalan di atas air, meramal secara tepat, dan 
tidak mempan senjata tajam atau tidak tembus peluru. ‘Celakanya’, justru kejaiban semacam 
itu menarik bagi masyarakat awam. Di dalam budaya Jawa, misalnya, Sunan Kali Jogo 
dikenang konon karena kemampuannya melakukan sejumlah keajaiban, bukan karena 
sumbangan pemikiran dan prestasinya dalam mengembangkan ajaran Islam di tanah Jawi. 
Ini jelas harus ‘diluruskan’ karena tingkat kewalian tidak terkait dengan kemampuan 
melakukan keajaiban, melainkan tergantung pada kesempurnaannya mempraktekkan Jalan 
Rasul. 

iv Banyak kritik lain terhadap Ibnu Arabi. Yang mungkin berharga untuk dicatat antara lain 
sebagaimana yang didokumentasikan oleh Ansari: “Pada tingkat filsafat yang lebih unggul, 



8 

 

                                                                                                                                                                    

maka doktrin Ibnu Arabi yang mengabaikan obyektivitas keburukan, merelatifkan 
keimanan, memaafkan keyakinan yang keliru dan memaafkan tindakan yang keliru, 

mengabaikan hukuman dan neraka sabagai “surga lain” sesudah mendapatkan pengalaman 
serupa [tampaknya yang dimaksud pengalaman fana dan baqa] (Ansari 1986: 73-74). 
v
 Mengenai ekspresi keberagaman ini kita dapat membuat daftar panjang. Tiga contoh 
berikut ini mungkin memadai: (1) Pahala keberanian seorang pejabat KPK untuk meneliti 
kasus korupsi oleh seorang pejabat tinggi negara mungkin sebanding dengan pahala jihad; 
(2) Pahala komitmen penuh seorang angota LSM untuk membantu masyarakat terpencil 
untuk keluar dari nestapa buta huruf dan kemiskinan mungkin sebanding dengan pahala 
zakat atau shaum; (3) Pahala kegigihan dan tanpa pamrih pribadi yang berlebihan seorang 
peneliti untuk memahami penyakit yang diderita oleh banyak penduduk dan atau berupaya 
untuk menghasilkan obatnya mungkin tidak kalah dengan pahala zakat. 

vi
 Secara sederhana, Fana dapat diartikan sebagai pengalaman mistik dalam bentuk 
kehilangan diri di dalam Tuhan. Baqa, disisi lain, dapat diartikan sebagai pengalaman 
mistik tentang subsistensi, atau kehidupan bersama dan di dalam Allah pada masa sesudah 
kematian (fana) pada diri manusia (Ansari: 1986:360-361). 


