
1 

 

Sidik dan Tidak Kikir:  

Karakter Kaum Muhajirin dan Ansar 

Uzair Suhaimi 

uzairsuhaimi.wordpress.com 

Pasangan dua istilah dalam judul artikel terkesan janggal sehingga 

memerlukan klarifikasi segera. Dua istilah itu masing-masing merupakan 

terjemahan sederhana dari shiddiq dan (terbebas dari) shuhh, dua istilah teks 

suci ketika mendeskripsikan karakteristik khas dua komunitas sahabat 

Rasul_Alamin yang istimewa. Dua komunitas yang dimaksud adalah Kaum 

Muhajirin, sahabat yang turut serta beremigrasi atau hijrah bersama Rasul 

saw dari Mekah ke Madinah, dan Kaum Ansar, komunitas penduduk tetap 

Madinah yang menerima Muhajirin saat hijrah. Karena tercantum dalam teks 

suci dan karena keluasan serta kedalaman maknanya maka kedua istilah itu 

layak direnungkan. 

Sidik: Kejujuran Intelektual dan Realisasi Kehendak 

Sidik pada umumnya dipahami sebagai identik dengan benar_jujur 

sebagaimana dikenakan sebagai salah satu sifat yang ‘wajib’ melekat dalam 

pribadi Rasul. Mengidentikkan sidik dengan benar_jujur tidak keliru karena 

arti_dasar sidik memiliki konotasi kejujuran. Walaupun demikian, dengan 

mencermati bagaimana teks suci ‘meramu’ kata sidik dalam berbagai 

konteks maka akan mendesak kesan kuat bahwa makna sidik lebih luas dan 

lebih dalam dari sekedar benar_jujur dalam pengertian sehari-hari. Sidik 

pasti tidak identik dengan amanah (dapat dipercaya) yang juga merupakan 

sifat yang wajib melekat pada Rasul. Gelar sidik pada Abu Bakar ra--- salah 

seorang sahabat utama Rasul saw--- pasti bukan hanya karena dia secara 

jujur dan spontan mengungkapkan di hadapan publik keyakinannya 

terhadap kebenaran cerita Rasul saw mengenai perjalanan malam ke Masjid 

‘jauh’ (Isra’). Pemberian gelar itu--- diberikan oleh Rasul saw in person--- 

pasti karena adanya kualitas istimewa yang melekat pada pribadi penerima 

gelar itu. 

Kata sidik dalam berbagai varian tercantum dalam banyak ayat teks suci. 

Kata itu digunakan teks suci antara lain untuk mencirikan kelompok orang, 

laki-laki maupun perempuan, yang bukan saja meyakini atau ‘mengiyakan’ 

secara jujur_jernih kebenaran-kebenaran ilahiah (mush_syaddiqîn dan 



2 

 

mush_syadddiqât)--- kejujuran yang lebih bersifat intelektual1 ketimbang 

moral, tetapi juga berkomitmen dan merealisasikan kehendak yang 

konsisten dengan kebenaran yang diyakini (yuqridu qardhan hasanâ) (lihat, 

misalnya, 57:18-19). Dinyatakan secara agak berbeda, sidik bukan sekedar 

keyakinan jernih (veracity) pada tataran intelektual2 tetapi juga komitmen 

kuat untuk merealisasikan kehendak pada tingkat praksis kehidupan 

kongkrit sehari-hari.  

Keyakinan dan komitmen semacam itu yang melekat dalam otak_dada 

kaum muhajirin ketika secara sukarela--- dan pasti dengan pengorbanan 

lahiriah-batiniah yang luar bisa-- beremigrasi bersama Rasul saw dari tempat 

kelahiran, Kota Mekah, ke Kota Madinah. Inilah yang tampaknya terekam 

dalam teks suci 59:8 berikut: 

Bagi para fakir yang adalah Muhajirin yang diusir dari tempat 

kediaman mereka dan harta benda mereka (karena) mencari 

karunia dari Allah dan keridhoan (Nya) dan mereka membela 

Allah dan Rasul-Nya. Mereka itulah--- merekalah--- orang-orang 

yang benar (59:8). 

Bagian akhir ayat jelas ‘menggelari’ para muhajirin dengan shâddiqun, orang-

orang sidik. 

Terbebas dari Sifat ‘Pelit’ 

Sukar dibayangkan bagaimana Rasul saw mampu mengubah karakter 

jahiliyah komunitas Arab Mekah menjadi komunitas dengan karakter yang 

luar biasa sebagaimana ditunjukkan oleh kaum muhajiran3. Lebih sukar lagi 

membayangkan bagaimana beliau berhasil membangun karakter luar biasa 

sahabat Ansar bahkan sebelum berkesempatan membina secara langsung. 

Apa karakter luar biasa sahabat Ansar? Jawaban singkatnya adalah karakter 

dermawan. 

                                                           

1 Disini ungkapan ‘lebih bersifat inteligensial’ mungkin lebih tepat karena sidik tampaknya 
terkait dengan yang Absolut, sesuatu  yang dapat dikenali hanya oleh inteligensi (dalam 
istilah tradisional). Penggunaan kata ‘jujur_jernih’  dalam kalimat ini penting karena 
keyakinan sidik harus terbebas dari perangkap ilusi ego yang sangat halus serta licik. 

2 Keyakinan pada tararan intelektual masih sangat rentan terlupakan karena sifat_dasar 
manusia yang pelupa. 

3 Salah satu ‘rahasia’ keberhasilan Rasul saw dalam membinat umat adalah kelembutan hati 
beliau ketika berkomunikasi dengan umat (linta lahum) ( Lihat 3: 159). 



3 

 

Tidaklah berlebihan jika dikatakan bahwa karakter dermawan termasuk 

‘barang langka’ atau luar biasa bahkan bagi kelompok orang kaya. Karakter 

itu tentu sangat luar biasa bagi kelompok fakir-miskin yang serba butuh. 

Sifat luar biasa itulah yang dimiliki oleh sahabat Ansar sebagaimana 

terungkap dalam lanjutan ayat yang dikutip sebelumnya: 

Dan orang-orang yang telah mantap bermukim di kota (Madinah) 

dan keimanan sebelum (kedatangan) mereka. Mereka mencintai 

orang-orang yang berhijrah kepada mereka. Dan mereka tidak 

mendapatkan keinginan dari apa yang telah diberikan kepada 

mereka dan mereka mengutamakan atas mereka sendiri, 

sekalipun mereka memiliki keperluan mendesak; dan siapa yang 

dipelihara oleh Allah dari sifat kekikiran dirinya, maka mereka 

itulah orang-orang yang beruntung (59:9)4. 

Kutipan di atas jelas merujuk pada kaum Ansar yang menurut ayat itu 

memiliki tiga karakteristik utama: (1) mencintai dan mengutamakan kaum 

Muhajirin lebih dari pada mereka sendiri; (2) tergolong fakir yang ‘memiliki 

keperluan mendesak’ sehingga berhak atas harta rampasan (dijelaskan 

dalam ayat sebelumnya) tetapi tidak mengharapkan itu; dan (3) terpelihara 

dari sifat kikir. 

Teks suci menggunakan kata syuhh untuk istilah ‘kekiriran’ yang oleh Shihab 

(117) dijelaskan sebagai ‘kekikiran yang disertai dengan keinginan yang 

meluap untuk terus memiliki sesuatu’ dan ini berbeda dengan bakhil yang 

bersifat ‘faktual’ dalam bentuk ‘ keengganan memberi’. Dalam konteks ini 

Shihab (118) mencatat hadist Nabi saw yang menyinggung bahwa shadakah 

terbaik dilakukan ketika merasakan sifat syuhh dalam hati serta 

mengkhawatirkan adanya kebutuhan dan dalam saat yang sama 

mendambakan kecukupan. Catatan akhir: pengunaan bentuk kalimat pasif 

dalam teks suci mengindikasikan perlunya ‘campur tangan ilahiah’ agar 

potensi shuhh tidak menjadi bakhil ……@ 

 

 

 

 

 

                                                           

4 Shihab, M. Quraish (2002), Tafsir Al-Mishbah, Jilid 14. 



4 

 

 

 


