Mencermati Makna Hadiah':
Dari Semangat Menerima ke Semangat Memberi

Uzair Suhaimi

uzairsuhaimi.wordpress.com

Ahli bahasa sepakat kata hadiah adalah kata benda (noun) yang berasal dari
Bahasa Arab yaitu hadiyyah. Kata ini secara etimologis seakar dengan kata
hadd, kata kerja masa lalu (fi'il midhi) yang berarti telah memberikan tanda
atau petunjuk. Dengan demikian kata hadiah bermakna dasar tanda,
penunjuk, isyarat, rambu-rambu dan arti lain yang sejalan. Tanda apa?
Tanda kasih sayang, tanda cinta, atau tanda lainnya yang sejalan.

Menggunakan cara pandang ini jelas: (1) memberikan hadiah selayaknya
dimotivasi oleh keinginan untuk menunjukkan kasih sayang atau cinta
secara tulus kepada pihak penerima hadiah, atau singkatnya berbasis
cinta_kasih_sayang murni dan (2) nilai hadiah bukan terletak pada nilai
ekonominya tetapi pada motivasi orang yang memberikannya. Implikasi
butir-1: pemberian ‘hadiah” karena motivasi imbalan_balik dari yang diberi
tidak sesuai dengan semangat pemberian hadiah. Implikasi butir 2:
penolakan hadiah karena nilai ekonomi berarti menolak kasih sayang yang
ditawarkan oleh pemberi hadiah, suatu kesombongan luar biasa.

Dari Tukar Kado sampai Ketahanan Sosial

Konon, salah satu kriteria untuk menilai kenabian seseorang adalah
sikapnya mengenai hadiah. Salman Al-Farisi, seorang sahabat Nabi saw
yang sebelumnya penganut Agama Nasrani yang taat, menggunakan
kriteria ini untuk ‘menguji’ status kenabian Muhammad saw. Salman
melakukan eksperimen dengan memberikan sejumlah kurma sebagai
shadaqah kepada Nabi saw dan beliau menolaknya; kemudian memberikan
barang sejenis sebagai hadiah dan beliau menerimanya. Berdasarkan hasil
eksperimen itu ia yakin Muhammad saw seorang nabi. Kegemaran Nabi saw

1 Artikel ini di-trigger oleh undangan acara family gathering dari salah satu unit kerja (Sub-
direktorat Statistik Lingkungan Hidup) dengan total staf sekitar 20-an di lingkungan kerja
penulis (BPS) di perbatasan Bogor-Sukabumi pada 22-23 Januari 2011. Dalam undangan
panita menyebutkan salah satu acaranya adalah saling-tukar kado yang berharga sekitar Rp
10.000,- atau setara dengan sebungkus rokok kretek. Dengan nilai ekonomi semacam itu
penulis yakin acara itu terbebas dari unsur ‘cari-muka’ atau ‘sogok-menyogok’. Dalam acara
itu juga diselenggarakan outbound yang diakui peserta sebagai sarana yang sangat efektif
untuk mempererat sillaturrahmi.



dalam memberikan hadiah tercatat dalam sejarah, kegemaran yang sesuai
dengan kecintaan beliau yang luar biasa kepada umat tetapi seringkali
ditanggapi dengan dingin?.

Pertanyaan: (1) Jika Nabi saw suka memberikan hadiah, kenapa tradisi
pemberian hadiah ---sejauh penulis amati--- tidak mentradisi dalam
kalangan umatnya. (2) Jika Nabi saw menerima hadiah, kenapa pemerintah
“berani-beraninya” melarang PNS menerima hadiah? Penulis berbaik
sangka: larangan ini telah melalui cost-benefit analysis yang sound.

Sebagai seorang muslim (insya Allah) penulis seringkali ‘iri” dengan
komunitas Kristen yang memiliki tradisi kuat bagi-bagi hadiah khususnya
terkait dengan natalan. Penulis juga iri dengan kebiasaan tradisi kuat bagi-
bagi ampau di dalam kalangan komunitas Tionghoa. Sejauh pengetahuan
penulis, dalam komunitas muslim kegemaran semacam itu merupakan
‘barang langka’. Kenapa?

Bagi penulis tradisi tukar-kado atau bagi-bagi ampau mengandung potensi
nilai kebajikan sosial (social virtue) yang sangat besar. Mudah diduga, tradisi
semacam itu dapat memperkuat tali-sillaturrahmi, ajaran yang sangat
ditekankan dalam ajaran Islam. Juga mudah diduga, tradisi itu jika diperluas
akan berdampak sangat positif terhadap upaya strengthening atau penguatan
harmoni sosial (social harmony), modal sosial (social capital), dan ketahanan
sosial (social resilience).

Dari Semangat Menerima ke Semangat Memberi

Lemahnya tradisi tukar-kado, bagi ampau, atau semacamnya di dalam suatu
komunitas sosial tidak mustahil mereflekasikan lemahnya ‘semangat
memberi’ dalam komunitas itu. Pengalaman kunjungan penulis ke berbagai
wilayah nusantara dalam kegiatan pendataan kemiskinan memberikan
kesan mendalam bahwa semangat itu di kalangan umat sangatlah lemah.
Bagaimana dengan semangat menerima? Pengalaman pribadi, semangat itu

di kalangan umat relatif tinggi. Mudah-mudahan dalam hal ini kesimpulan
penulis keliru.

2 Ada hadis atau riwayat yang menceritakan bagaimana beliau menolak kedatangan
Malaikat Maut (yang sebelumnya meminta izin mencabut nyawa beliau) karena belum
memperoleh janji keselamatan untuk semua umatnya. In return, beliau hanya meminta umat
membacakan salawat secara sukarela dan sama-sekali tidak memaksa; bagi yang menolak
beliau hanya mengatakan ‘pelit’ secara datar. Shallu ‘alaihi wasallimu taslima!

2



Hal ini mengherankan karena ajaran Islam ---sejauh yang penulis pahami—
sangat mendorong semangat memberi dan sebaliknya, tidak menghargai
semangat menerima. Kewajiban zakat dan anjuran bershadaqah? jelas
menunjukkan hal itu. Selain itu ada hadits Nabi saw yang ----relatif popular
tetapi tampaknya belum merupakan bagian kesadaran kolektif umat---
menegaskan bahwa ‘tangan di atas lebih baik dari pada tangan di bawah’.
Hadis itu, pemahaman penulis, menegaskan imperatif ‘semangat memberi’.

Pada tatanan historis, jadi bukan mitos atau legenda, semangat memberi ini
dicontohkan oleh kaum Anshar ketika ada kegiatan semacam conditional cash
transfer (CCT) dalam komunitas kecil Kota Madinah yang pluralis itu pada
tahun-tahun awal hijriah. Hemat penulis, inilah yang antara lain
didokumentasikan dalam Surat al-Hasyr ayat 94:

Dan orang-orang (Ansar) yang menempati Kota Madinah dan
telah beriman sebelum (kedatangan) mereka (Muhajirin), mereka
mencintai orang-orang berhijrah ke tempat mereka. Dan mereka
tidak tidak menaruh keinginan dalaam hati mereka terhadap apa
yang diberikan kepada mereka (Mujairian); dan mereka
mengutamakan mereka (Muhajirin), atas diri mereka, meskipun
mereka juga memerlukan. Dan siapa yang dijaga dirinya dari
kekikiran, maka mereka itulah orang-orang yang beruntung.

Penulis tidak memahami bagaimana Rasul saw berhasil membina komunitas
sosial dengan karakter luar biasa ini seperti Kaum Ansar ini. Yang penulis
pahami adalah bahwa salah satu tantangan bagi para muballig ---"profesi’
yang menempati posisisi strategis karena misinya dalam menyampaikan
risalah Islam kepada umat sesuai exemplar yang didemonstrasikan pada
tingkat sejarah oleh Rasul saw--- dalam membina umat adalah memelopori
bagaimana agar terjadi pergesaran mentalitas dari ‘semangat menerima’ ke
‘semangat memberi’. Hemat penulis tantangan ini tidak bersifat utopis
dalam arti dapat dicapai (achievable) karena terbukti dalam tingkat sejarah,
sejarah Islam awal. Walldhu’alam....@

3 Shadagah seakar kata dengan shiddig--- afirmasi kebenaran Iman secara nyata--- sehingga
dapat dipahami realisasi kebenaran ajaran Iman pada tingkat sosial; jadi lebih tinggi dari
sekadar ekspresi social charity.

4 Dikutip dari Al Mizan (2007), Al-Qur’an Disertai Terjemahan & Literasi.

3



