Rumus Agama

Uzair Suhaimi
uzairsuhaimi.wordpress.com

Dalam matematika atau disiplin ilmu pasti lainnya istilah rumus (formula)
mengacu pada pernyataan yang kebenarannya berlaku umum, tidak
kondisional dalam arti hanya berlaku dalam kondisi tertentu. Analog
dengan ini, istilah rumus agama dalam artikel ini mengacu pada pernyataan
yang kebenarannya berlaku umum bagi semua agama, bukan agama
tertentu. Pertanyaannya, apakah ada? Apakah ada pernyataan umum yang
kebenarannya berlaku bagi semua agama? Bagi Baquet (2006)! rumus
semacam itu ada. Artikel ini bermaksud meninjau secara kritis rumus yang
ditawarkan Baquet.

Lugas, logis dan inklusif

Baquet menarasikan rumus agama dalam bentuk 4 (empat) tahapan
pernyataan dengan gaya bahasa yang lugas, logis dan inklusif. Bahasanya
lugas karena mudah dipahami dengan kemungkinan kecil disalah-artikan
atau bermakna-ganda, dan logis karena masing-masing pernyataannya
masuk akal serta saling terkait. Bahasanya juga inklusif karenanya non-
sekretarian, berlaku universal serta diakui oleh semua agama dan tradisi
besar, di mana saja dan kapan saja2. Dengan gaya bahasa semacam itu rumus
itu berpotensi dapat diterima sebagai acuan bersama (common platform)
semua penganut agama atau kepercayaan.

Kelugasan, kelogisan dan inklusivitas gaya bahasa itu dapat dilihat dari
masing-masing tahapan pernyataan yang ditawarkannya (terjemahan bebas
penulis) berikut ini:

1. Ada sesuatu yang lebih besar dari kita;
2. Kita terpisah (tradisi Barat) atau tampak terpisah (tradisi Timur)
darinya;

1 Baquet, James (2006), “This World and That”, http:/ /www.youarethat.org/ foundations/
this-and-that.htm?2006

2 Dalam terminologi filsafat perennial rumus itu berbicara pada level metafisika murni,
bukan pada level ekslusifisme dogma. Kebenaran pada level itu tidak mungkin salah karena
didasarkan pada intuisi intelektual, visi intelek murni, atau dalam istilah lain, filsafat
perennial (philosophia perennis). Perspektif ini berbeda dengan perspektif filsafat profan
yang bekerja hanya dengan akal (reason), karenanya dengan asumsi logis dan kesimpulan.

1



3. Dengan berbagai cara kita dapat bersatu kembali dengannya (atau
menyadari bahwa kita sudah bersatu); dan

4. Begitu keterpisahan itu diatasi maka kita akan diarahkan pada
kehidupan yang lebih besar, lebih kaya, lebih lengkap.

Rumus 1: Sesuatu vang Lebih Besar

Rumus 1: “Ada sesuatu yang lebih besar dari kita”. Menurut Baquet,
kesadaran mengenai Sesuatu yang Lebih Besar (SLB) sesuai dengan konsep
Tuhan dalam Agama Kristen atau Nirwana (keadaan Absolut) dalam Agama
Budha. Dinyatakan secara berbeda, konsep Tuhan atau Nirwana adalah
salah satu bentuk dari esensi kesadaran mengenai SLB.

Istilah ‘sesuai” dalam konteks ini tentu saja tidak sama dengan “identik’. Bagi
penganut ajaran Budha, misalnya, kesadaran SLB yang dinyatakan secara
sangat umum itu kemungkinan besar dianggap tidak memadai sebagai
rumusan dogma terkait dengan konsep nirwana serta tidak operasional
sebagai panduan praktek ritual keagamaan. Inilah keterbatasan konotatif
kata ‘rumus’ ketika diberikan imbuhan ‘agama’.

Rumus 2: Keterpisahan dari SLB

Rumus 2: “Kita terpisah (tradisi Barat) atau tampak terpisah (tradisi Timur)
darinya”. Bagi Baquet, keterpisahan dengan SLB merupakan kesadaran
kolektif semua umat beragama baik dalam tradisi Barat (dalam konteks ini
termasuk Islam) maupun tradisi Timur (termasuk Hindu, Budha dan
Taoisme). Juga bagi Baquet, kesadaran mengenai keterpisahan dengan SLB
sesuai dengan konsep dosa dalam Kristen dan konsep ilusi atau
ketidaktahuan dalam Budha. Dosa atau ketidaktahuan ini yang merupakan
sumber sesungguhnya dari kesengsaraan jiwa.

Rumus 3: Cara Penyatuan Kembali dengan SLB

Rumus 3: “Dengan berbagai cara kita dapat bersatu kembali dengannya
(atau menyadari bahwa kita sudah bersatu)”. Rumus ini menyatakan
perlunya cara untuk mengatasi “keterpisahan” (Rumus 2) sehingga dapat
bersatu kembali dengan SLB. Yang mungkin menarik untuk dicatat adalah
bahwa Baquet menggunakan istilah ‘berbagai cara’, bukan ‘satu cara
tertentu’. Hemat penulis ini adalah cara Baquet menegaskan ‘keumuman’
rumus tetapi juga keyakinan keabsahan masing-masing cara yang
ditawarkan suatu agama. Menurut Baquet, Rumus 3 ini sejalan dengan

2



konsep iman atau kerja dalam Kristen dan konsep praktek (devosi atau
meditasi) dalam Budha.

Rumus 4: Realisasi Penyatuan Kembali

Rumus 4: “Begitu keterpisahan itu diatasi maka kita akan diarahkan pada
kehidupan yang lebih besar, lebih kaya, lebih lengkap”. Bagi Baquet rumus
ini sesuai dengan konsep keselamatan dalam Kristen dan pencerahan dalam
Budha.

Skema berikut meringkas kesesuaian masing-masing rumus dengan konsep
yang relevan dalam Kristen dan Budha.

Tradisi Primordial Kristen Budha
1  Sesuatuyang Lebih  Tuhan--- God Nirwana (keadaan
Besar (SLB) Absolut)---Nirvana (the state
of the Absolute)
2 Keterpishan dari Dosa— Sin Ilusi atau Ketidaktahuan---
SLB Illusion or Ignorance
3  Cara bersatu Iman atau Kerja--  Praktek (devosi atau
kembali dengan SLB  Faith or Work meditasi)---Practice
(devotion or meditation)
4  Realisasi bersatu Keselamatan--- Pencerahaan--
dengan SLB Salvation Enlightenment

Pandangan Islam

Masing-masing rumus agama sebagaimana didiskusikan sebelumnya sejalan
dengan ajaran Islam sejauh yang penulis pahami3.

0 Konsep SLB (Rumus 1) hemat penulis sesuai dengan ajaran Islam
dengan argumennya sederhana: Kalimat pembuka Salat dalam Islam
dimulai dengan takbiratul ihrdm yaitu ungkapan Allahu Akbar yang
secara harfiah Allah Lebih Besar*.

0 Hemat penulis, konsep keterpisahan dengan SLB (Rumus 2) sejalan
dengan konsep mendekatkan-diri dengan Khaliq (tagarrub) yang
sangat ditekankan dalam Islam.

3 Garis bawah dalam kalimat ini disengaja untuk menegaskan posisi penulis yang tidak
berani mengaku mampu merepresentasikan pandangan islam.

4 Ketika melafalkan takbiratul ihrdm, orang yang melakukan Salat (mushalli) diinstruksikan
untuk tunduk dengan segala kerendahan_hati di hadapan Dzat yang Maha Besar serta
berupaya keras mengabaikan seluruh persoalan keduniaan untuk sementara.

3



0 Mengenai ‘cara penyatuan’ (Rumus 3) penulis melihat kesetaraannya
dengan syari’at dalam terma figh dan konsep ihsan dalam terma sufi°.

0 Pemahaman penulis, konsep mengenai realisasi ‘penyatuan’ sejalan
dengan konsep kehidupan surga yang penuh kenikmatan dan bebas
kesengsaraan; juga dengan konsep yang lebih abstrak seperti
suka_disukai (radiyatan mardhiyyah) ‘bertemu Allah’ (ligda Allah).

Alih-Bahasa

Baquet menawarkan rumus agama dalam bahasa yang lugas, logis dan
inklusif. Walaupun demkian, hemat penulis keseluruhan idenya dapat
dialih-bahasa-kan ke dalam empat tahapan pernyataan berikut:

1. Kehidupan beragama dimulai dengan kesadaran adanya wujud SLB
yang menjadi Sumber Primer (SP, primary source) alam seluruhnya
termasuk manusia;

2. Sumber kesengsaraan (jiwa) adalah keterpisahan dengan SP itu;

3. Satu-satunya cara untuk mengatasi kesengsaraan itu adalah kembali
bersatu dengan SP itu dan banyak cara yang dapat ditempuh; dan

4. Kebahagiaan abadi diperoleh jika penyatuan kembali direalisasikan

Kesimpulan dan Harapan

Rumus agama sebagaimana ditawarkan Baquet dinyatakan secara lugas,
logis dan inklusif sehingga memiliki peluang akseptabilitas tinggi. Masing-
masing rumus sejalan dengan ajaran Islam sejauh yang penulis pahami.
Karena bersifat umum, masing-masing rumus itu tidak memadai sebagai
acuan dogmatis suatu agama apalagi sebagai acuan operasional praktek
ritual keagamaan.

Sekalipun mengandung keterbatasan yang jelas, rumus-rumus yang
ditawarkan Baquet hemat penulis layak direnungkan sebagai salah satu
upaya untuk membanguan acuan bersama (plateform) bagi kehidupan ber-
koeksistensi inter—dan antar penganut agama atau kebudayaan secara
damai. Hemat penulis, inilah harapan dan kerinduan global konemporer.
Wabillahil musta’an...@.

5> Rumus ini juga jelas sejalan dengan konsep salat dan dzikir. Ketika salat atau dzikir
seseorang sebenarnya tengah terhubung dengan SLB. Jika pernyataan terakhir benar maka
konsekuensi bagi seorang mushalli (ahli salat) atau dzakir (ahli dzikir) jelas: (1) Rumus 2
berlaku relatif dan temporer, dan (2) Rumus 4 dapat dicapai di dunia ini.

4



