
1

Terorisme: Perspektif dan Model Penanganan

Uzair Suhaimi
uzairsuhaimi.wordpress.com

Pemberitaan meninggalnya Osama bin Laden –selanjutnya disingkat Osama—
memperoleh liputan luas dari hampir semua media masa baik pada tingkat
nasional maupun internasional. Alasannya jelas: Osama dicitrakan sebagai tokoh
terorisme global. Tetapi apa itu teror atau terorisme? Hemat penulis, jawabannya
tergantung pada cara pandang atau perspektif yang digunakan. Dalam perspektif
Amerika Serikat (AS), misalnya, teror global dilihat sebagai teror yang
diciptakan oleh orang Islam atau Islam ekstrimis dan harus diperangi dengan
kekuatan militer1. Sesederhana itu. Perspektif Uni-Eropa berbeda: melawan teror
adalah tugas polisi, melawan terorisme urusan politik dan ideologi.

Bagaimana perspektif negara-negara Arab (dan Turki)? Yang terkhir ini
perspektifnya beragam tetapi secara umum cenderung melihat terorisme sebagai
simptom yang menunjukkan ada bagian yang sakit dalam tubuh_sosial. Artikel
ini mencoba menyajikan ilustrasi tiga perspektif itu dengan penekanan pada yang
terakhir. Kenapa yang terakhir? Karena selama ini yang terakhir “miskin
pemberitaan” sehingga hampir selalu “kalah suara” dalam perdebatan publik2.
Sebelumnya, berikut ini disajikan sejarah singkat terorisme yang mungkin
bermanfaat.

Sejarah Terorisme: Dari Eksploitasi Buruh sampai Standar Ganda

Terorisme mulai dikenal luas sejak abad ke-19 ketika Eropa Barat memasuki era
industrilisasi dan urbanisasi. Buruh industri di wilayah perkotaan yang
tumbuh_cepat dieksploitasi habis-habisan, diperlakukan tidak adil oleh
managemen perusahaan, dianggap sebagai kelas paria tanpa memperhatikan
harkat kemanusiaan dengan jam kerja panjang tetapi dengan tingkat remunerasi
yang tidak memadai bahkan untuk mengirimkan anak ke sekolah, untuk
mengakses fasilitas kesehatan yang memadai bahkan untuk memenuhi kebutuhan

1 Ini jelas suatu penggunaan istilah yang sembarangan sebagaimana dikemukakan Laciner (2007:1):
“…Another problem with the American definition of the recent terrorist movements is that it broadens the
targeted groups naming the terrorists as ‘Islamic’, “Islamist’, ‘Jihadist’ even ‘Muslim’. Thus the front of
fighting becomes to entirely Muslim world with more than 1 billion people”, dalam “Combats against
Religionist Terrorism: Lesson from the Turkish Case”, Turkish Weekly Journal.
2 Pesan global memerangi terorisme global dilansir dalam forum puncak G8 tanpa kehadiran –
serta tanpa permintaan opini sama-sekali dari– para pemimpin atau wakil negara-negara muslim.
Ini mengilustrasikan ‘defisit demokratis’ global sebagaimana dikemukakan Lancier: “…the frame
that was taken in the G8 Summit was vividly indicating the clear democratic deficit in the global
governance”, http://www.turkishweekly.net/article/175/-global-terrorism-main-reasons.html.



2

dasar. “Kelas pekerja siap dimanipulasi dan digerakkan” (Bal, 2006:5)3. Dalam
konteks itu terorisme dilihat sebagai sarana bagi yang lemah melawan yang kuat,
yang tertekan melawan pemerintahan despotis; metode terorisme dianggap
bentuk ekspresi masyarakat lemah dan satu-satunya cara yang tersedia bagi
mereka menghadapi pihak kuat. Aksi teror yang digunakan terbatas pada bom
sederhana dengan daya ledak dan kerusakan terbatas. Tokoh teroris pada era itu
antara lain Karl Heinzen (1849), Bakunin (1869), Nechaev (1869).

Berbeda dengan yang terjadi pada abad sebelumnya, terorisme abad ke-20 tidak
memiliki argumen yang bersifat persuasif. Dalam abad ke-20 sejumlah negara
melihat terorisme sebagai sarana bargaining dalam hubungan internasional.
Terorisme berkembang pesat pada paruh ke-2 abad ke-20 ketika dunia terlibat
dalam peperangan antara kapitalis dan demokrasi Barat berhadapan dengan
komunis dan Marksis-Leninis4. Penggunaan organisasi teroris dan wilayah-
wilayah penyangga (Vietnam dan Afghanistan) dianggap sebagai cara efektif
untuk merealisasikan “perang dingin” menjadi “perang panas”.

Seperti yang terjadi pada abad ke-19, metode terorisme pada abad ke-21 (yang
dimulai dengan Peristiwa 11/9), oleh organisasi pelakunya dianggap sebagai satu-
satunya cara bagi kelompok lemah (“Timur”) melawan yang kuat (“Barat”).
Tetapi berbeda dengan abad ke-19, terorisme “global” abad ke-21 diduga memiliki
peluang mengakses --dan tidak ragu-ragu menggunakan-- senjata pemusnah
masal: nuklir, biologis atau kimia. Sayangnya debat mengenai terorisme global
cenderung berpihak dan setiap argumen yang dikemukakan tidak diuji kemasuk-
akalan dan kadar ilmihanya, melainkan memihak “siapa”.

Tantangan bagi para ilmuan sosial dan politik adalah menjawab pertanyaan:
“Kenapa terorisme global menemukan tempat subur di negara-negara yang
mayoritas muslim”? Penjelasan umumnya menurut Bal, …”their right violated,
their lands occupied either directly or indirectly, having denied development out of
industrialization, facing double standards…” (Bal, 2006: 13)5.

Tiga Model Melawan Terorisme

Bal (2006)6 mengemukakan tiga model penanganan untuk menghadapi terorisme
global: Model Amerika, Model Uni-Eropa dan Model Turki. Model Amerika
pada dasarnya militaristik karena mengikuti keinginan mayoritas masyarakatnya

3 http://www.turkishweekly.net/article/130/september-11-is-there-a-way-out.html

4 Bisa ditambahkan bahwa dalam perspektif kolonial perjuangan dekolonialisasi di dunia ke-3
pasca PD II tergolong terorisme,
5 http://www.turkishweekly.net/article/130/september-11-is-there-a-way-out.html
6 http://www.turkishweekly.net/article/130/september-11-is-there-a-way-out.html

http://www.turkishweekly.net/article/175/-global-terrorism-main-reasons.html
http://www.turkishweekly.net/article/130/september-11-is-there-a-way-out.html
http://www.turkishweekly.net/article/130/september-11-is-there-a-way-out.html


3

yang mengutuk terorisme: “We condemn terrorist, cursed be their name, there is no
excuse for such base attacks” (Bal 2006:13)7. Model itu sebenarnya menuai kritik luas
dari kalangan warga masyarakat AS sendiri yang pada dasarnya memiliki akar
tradisi masyarakat sipil dan kebebasan sipil yang kuat: “With no established
boundaries and targets, the militaristic method were harshly castigated by many countries
and civil society groups and foremost by the EU” (page 17).

Kritik terhadap kebijakan AS pada umumnya terkait dengan kurangnya
penghargaan terhadap HAM, penggunaan kekuatan yang berlebihan, dan
pelanggaran terhadap prinsip legalitas negara. Kurangnya penghargaan terhadap
HAM tercermin antara lain dari perlakuan AS terhadap tahanan Afganistan di
penjara Guantanamo dalam waktu yang sangat lama; juga dalam kasus
penyiksaan dan bentuk treatment terhadap narapidana Irak. Mengenai
penggunaan kekuatan yang berlebihan para kritikus berargumen: “… military units
are the least reliable instruments in stoping terrors” (18). Mengenai pelanggaran
terhadap prinsip legalitas negara, mereka mengemukakan otokritik yang tajam:
“We view ourselves probably as the greatest among the greatest and accordingly do not
feel urge to work which others” (20-21).

Model ke-2 melawan terorisme adalah Model Uni-Eropa. Dalam konteks ini Uni-
Eropa dijuluki sebagai “benua tua” (old continent) oleh AS sementara Uni-Eropa
mencela AS sebagai terobsesi imperium abad pertengahan (maksudnya mungkin
Imperium Roma yang mendunia). Akumulasi pemahaman negara-negara Uni-
Eropa pada level negara dalam menghadapi terorisme dapat dipahami sebagai
warisan umum mereka. Dua perang dunia yang mereka alami mengajarkan untuk
tidak lagi mengalami “perang lain”. Berbeda dengan AS yang mengandalkan
kekuatan militer untuk menghadapi teror dan terorisme, Uni-Eropa cenderung
membedakan cara penanganan teror dan terorisme: melawan teror sebagai tugas
polisi dan melawan terorisme sebagai urusan politik dan ideologi.

Bagaimana dengan model ke-3 (Model Turki)? Sebagaimana disinggung
sebelumnya, Turki (dan negara-negara Arab pada umumnya) cenderung melihat
terorisme sebagai simptom sosial.

Terorisme sebagai Simptom Sosial

Masyarakat awam pada umumnya memberikan label-label negatif terhadap
teroris: salah, fanatik, gila, jahat, salah, barbar dan sebagainya Bal (2006:4).
Singkatnya, hampir semua kejahatan dan kesulitan ditimpakan kepada teror dan
teroris. Dengan cara pandang seperti itu maka teror tampak bukan bagian dari
dunia kita, seolah jauh di sana, di “dunia kegelapan”. Teror digambarkan dalam

7 http://www.turkishweekly.net/article/130/september-11-is-there-a-way-out.html

http://www.turkishweekly.net/article/130/september-11-is-there-a-way-out.html


4

konsep yang sangat abstrak seperti “gelap”, “monster”, “iblis”, “sumber semua
kejahatan”, melupakan fakta bahwa seorang teroris adalah juga seorang manusia,
suka atau tidak suka.

Menggambarkan teror sebagai “monster” menghambat kemampuan melihat akar
masalah karena cenderung menganggap terorisme sebagai sesuatu yang tidak
dapat diketahui, “sesuatu yang bukan miliki kita”. Terorisme bersifat faktual,
sekaligus sebagai suatu simptom, indikasi atau petunjuk bahwa ada sesuatu yang
salah. Untuk memperoleh gambaran menyeluruh mengenai terorisme sebagai
symptom social, kutipan Lancier8 yang agak panjang berikut ini mungkin
membantu:

Terrorism in fact is an indication, a symptom. It is a clue that something
is going wrong. Just like the disorders of the body are revealed by “pain”,
one of the “pains” of the social problems is terrorism. Especially a terrorist
movement which attains a massive scale demonstrates that there are
significant problems in the society. There is no one kind of pain in social
problems just like the pains in the body. Hence, terrorist activities cannot
be grasped by a single formula. There are no fixed, unchanged causes for
terrorism. As the head ache, stomach ache or tooth ache indicate different
problems, kinds of terror similarly point to different problems in the
society.

Terorisme sebenarnya merupakan indikasi, gejala atau simptom
sesuatu yang tidak beres. Sama seperti gangguan tubuh yang
diungkapkan oleh "rasa sakit", salah satu "sakit" dari masalah sosial
adalah terorisme. Gerakan teroris yang mencapai skala besar
menunjukkan bahwa ada permasalahan yang signifikan dalam
masyarakat. Tidak ada satu jenis rasa sakit pada masalah-masalah
sosial seperti halnya rasa sakit dalam tubuh. Oleh karena itu,
kegiatan teroris tidak bisa ditangkap oleh suatu formula tunggal.
Latar belakang terorisme tidak tetap. Sebagai sakit kepala, sakit
perut atau sakit gigi mengindikasikan masalah yang berbeda, jenis
teror yang sama dapat menunjukkan masalah (sosial-politik) yang
berbeda dalam masyarakat.

Teror di Timur Tengah: Ungkapan Keputusasaan

Bahwa banyak kasus teror di kawasan Timur Tengah adalah fakta yang tak-
terbantahkan. Pertanyaannya, mengapa? Bagi sebagian pengamat fakta itu secara

8 http://www.turkishweekly.net/article/175/-global-terrorism-main-reasons.html

http://www.turkishweekly.net/article/130/september-11-is-there-a-way-out.html
http://www.turkishweekly.net/article/175/-global-terrorism-main-reasons.html


5

keseluruhan merupakan bentuk perluasan dan kelanjutan serangkaian kebijakan
internasional –khususnya AS dan Israel— di kawasan itu. Sebagai argumen
Laciner (2007), misalnya, mengemukakan sejumlah kasus yang dua diantaranya
dalam bentuk: (1) bantuan AS terhadap Taliban di Afganistan yang oleh AS
(bersama Pakistan) dinilai sebagai mitra strategis dalam menghadapi Iran; dan (2)
bantuan Israel pada tahun-tahun pertama kelahiran Hamas yang diharapkan
dapat mengimbangi al_Fatah; Hamas oleh Israel kini dianggap sebagai teroris dan
musuh.

“Standar-ganda” semacam itu tidak mengherankan jika memicu perasaan
bingung, frustasi dan bahkan perasaan dihinakan bagi sebagian kalangan
masyarakat Arab. Faktor psikilogis inilah yang tampaknya yang kurang
diperhitungkan secara serius oleh pihak Barat9. Seperti dikemukakan Laciner
(2007b)10, perasaan frustasi11 karena penghinaan yang berkelanjutan sudah lama
dialami negara-negara Arab:

o Sejak era kemerdekaan, Arab sudah harus menghadapi intervensi
imperialisme yang melumpuhkan kemampuan mereka untuk bersatu dan
bekerja sama. Upaya ke arah persatuan dan kerjasama antar mereka selalu
memperoleh tekanan ‘internasional’ karena dikhawatirkan akan melawan
Barat;

o Arab berulangkali dipermalukan di Palestina; penyerahan wilayah ke
Israel berarti penyerahan kepercayaan diri mereka;

o Pembebasan Kuwait oleh kekuatan Barat merupakaan bentuk permaluan
yang lain;

o Penyerangan dan okupasi Irak yang menewaskan lebih dari 100 000 jiwa
semakin “memperkecil” Arab; dan

o Dewan Kemanan PBB tidak pernah mengeluarkan kutukan (condemn)
terhadap Israel sekalipun banyak sekali kesalahan nyata yang dibuat
negara itu.

9 Dugaan penulis faktor ini tengah dicoba diupayakan untuk dipertimbangkan dalam merancang
kebijakan luar negeri AS, suatu upaya yang pasti memperoleh tantangan internal.
10 Laciner, Sedat, “Turkey’s Combat against the Religious Terrorism: A Success Story”,
turkishweekly.net /article.
11 Fenomena Osama, tanpa harus membernarkan tindakannya, tampak masuk akal jika diletakkan
dalam konteks ini. Karir terorisme global Osama konon terpicu oleh okupasi Uni Sovyet ke
Afganistan yang dianggapnya sebagai ‘pelecehan’ terbuka terhadap dunia Islam. Perasaan
dilecehkan menguat ketika tentara multinasional yang diplopori AS menempatkan tentara di
Saudi Arabia dan konon sempat memasuki kota Mekah dan Madinah yang bagi Obama terlalu
suci untuk dimasuki oleh tentara “kafir”.



6

Balajar dari Pengalaman Turki: Membangun Kepercayaan Diri

Model penanganan terorisme mana yang menjanjikan? Jawabannya dapat
diperdebatkan. Hemat penulis, Model AS yang militaristik jelas tidak
menjanjikan (bahkan cenderung counterproductive); Model Uni-Eropa yang
cenderung  “bermain aman” tampaknya juga tidak realistis. Dengan demikian
yang tersisa adalah Model Turki.

Kenapa Turki? Karena negara itu memiliki banyak pengalaman langsung dalam
menghadapi berbagai bentuk organisasi terorisme yang secara umum diakui
relatif sukses. Dengan demikian menjadi penting untuk belajar dari Turki dalam
hal ini. Apa rahasia suksesnya? Laciner (2007)12 mengemukan sejumlah faktor,
tiga di antaranya yang penting untuk dicermati: (1) faktor Islam Turki, (2)
fundamental politik demokrasi dan (3) kepercayaan diri terhadap Barat.

o Islam Turki. Masyarakat Turki tidak membiarkan13 penyebaran
teroris berbasis agama (religionist terrorism). Ini penolakan masyarakat
sipil, bukan peperangan resmi. Berbeda dengan masyarakat Arab dan
dunia Islam lainnya, masyarakat Turki memahami Islam secara lebih
kritis dan kebanyakan bahkan mampu membedakan antara Kristen
dan Barat, serta antara Yahudi dan Israel, suatu prestasi yang bagi
penulis luar pada tingkat masyarakat.

o Fundamental Politik Demokrasi. Sejak era Usmani –jadi bukan
barang impor—di Turki ada pemisahan tegas antara politik dan
agama. Dalam tugas keagamaan, Imam tidak dapat berpolitik dan
kebanyakan umat tidak menghargai Iman yang berbicara urusan
politik di Masjid.

o Kepercayaan diri. Kepercayaaan diri terhadap Barat merupakan ciri
Islam Turki. Sebagai ilustrasi, Turki tetap mengirimkan kekuatan
senjata ke Cyprus untuk menyelamatkan Turkish Cypriots sekalipun
memperoleh takanan berat dari Uni-Eropa, dan dua adidaya (ketika
itu) AS dan Uni Sovyet.

Hemat penulis faktor ketiga, faktor kepercayaan diri terhadap Barat, perlu
renungan lebih lanjut. Dilihat dalam kerangka yang lebih besar, terorisme global
yang subur di negara-negara Islam dapat dipahami sebagai manifestasi dari
hubungan antara Barat dan Timur (atau secara umum dunia ke-tiga) yang
menurut istilah Hanafi mencirikan superior-inferior complex14. Sekalipun secara

12 Laciner, Sedat, “Turkey’s Combat against the Religious Terrorism: A Success Story”,
turkishweekly.ne /article.
13 Pembiaran dalam konteks ini sangat berbahaya.
14 Hanafi, Hassan, “ From Orientalism to Occidentalism”, www.fortschritt. weltweit.de



7

politis dekolonialisasi di dunia ke-3 sudah berakhir, jenis hubungan tidak sehat itu
masih berlangsung pada tararan sosial-budaya, khususnya dalam mentalitas dan
cara berpikir. Bayang-bayang bahwa Barat sebagai pusat, modern, ilmiah, guru,
atau produser --berhadapan dengan Timur sebagai wilayah penyangga,
terbelakang, tradisional, dan konsumen-- kini masih mencirikan mentalitas
masyarakat Barat maupun Timur.

Mentalitas dan hubungan searah yang tidak sehat semacam itu yang dilihat oleh
Afgani, Abduh, Qutb dan tokoh besar lain sebagai faktor utama ketertinggalan
dunia ke-3. Sangatlah masuk akal jika mereka secara gigih mengingatkan umat
mengenai pentingnya identitas diri. Ajakan untuk ‘Kembali kepada Al-Qur’an
dan Sunnah’ boleh dikatakan sebagai bagian dari upaya ke arah itu. Pada
gilirannya, ajakan semacam itu mendorong umat untuk bertanya: “Siapa yang
menyebabkan kita tertinggal?” Karena pengalaman koloniliasasi, kesadaran
kolektif umat melihat Barat --termasuk kalangan elit domestik yang sudah
meniru_habis dan mampu menikmati tradisi Barat-- sebagai pihak yang
bertanggung jawab sehingga dianggap tepat dijadikan “sasaran tembak”.

Pikiran terus bergerak15. Para pembaharu pemikiran Islam yang belakangan
melihat pertanyaan itu tidak tepat dan --ini lebih penting lagi-- tidak efektif
untuk mengatasi keterbelakangan umat. Menurut mereka pertanyaan yang tepat
adalah: “Apa yang kita kerjakan sehingga kita tidak tertinggal?” Pertanyaan itu
sampai kini masih kontroversial di kalangan internal umat, mungkin karena
banyak pihak yang merasa terganggu status kuo-nya.

Bagi Hanafi, pertanyaan itu juga tidak memadai. Pertanyaan mendasar bagi
Hanafi16 dalam proyek Oksidentialismenya kira-kira adalah: “Bagaimana
mengubah kompleks superior-inferior Barat dan Timur secara berharkat?”17

Pertanyaan semacam itu tampaknya hanya dapat dijawab jika umat memiliki
“kepercayaan-diri menghadapi Barat” yang memadai sebagaimana dicontohkan
Turki. Bagi Hanafi, tanpa koreksi terhadap kompleks superior-inferior Barat-
Timur maka proses dekolonialisasi di dunia ke-3 belum berakhir. Jika
dekolinialisasi belum berakhir, apakah realistis mengharapkan terciptanya dunia
aman tanpa terorisme global? Penulis cenderung memberikan jawaban negatif
terhadap pertanyaan sulit itu. Wallâhu’alam … @

15 Diskusi agak menyeluruh mengenai pergolakan pemikiran Islam kontemporer dapat ditemukan
Lewis, Bernard (2002), What Went Wrong? Western Impact and Middle Eastern Response, Oxford
University Press .
16 Hanafi, Hassan, “ From Orientalism to Occidentalism”, www.fortschritt. weltweit.de
17 Karena argumen ini maaka Model Uni-Eropa, seperti disinggung sebelumnya, tidak realistis
karena masih cenderung mempertahankan, sadar atau tidak sadar, kompleks superior-inferior.

www.fortschritt
www.fortschritt

