
1

Keadilan Sosial yang Berketuhanan:
Kerangka Kerja Pemikiran Keislaman_Keindonesiaan

Uzair Suhaimi
uzairsuhaimi.wordpress.com

Hemat penulis, jika ada ajaran yang dapat dinyatakan secara padat, inklusif,
relatif bebas_kontroversi, serta cocok dengan Indonesia, maka ajaran itu adalah
Keadilan Sosial yang Beketuhanan (KSB). Kenapa? Karena merealisasikan KSB
merupakan kebajikan penting --kalau bukan terpenting-- dalam sistem nilai
keislaman maupun keindonesiaan1. Artikel ini mengeksplorasi makna dan potensi
manfaat dari “ajaran” yang dimaksud.

KSB dan Nilai Keislaman

Ajaran Islam, sejauh penulis pahami, sangat menekankan keadilan sosial sebagai
salah satu kebajikan keagamaan yang utama. Argumennya melimpah yang
sebagian diantaranya yang penting adalah sebagai berikut:

o Banyak ayat dalam al-Qur’an yang menggandengkan kata “orang yang
melakukan amal soleh” –salah satu bentuk kebajikan sosial (social virtue)--
dengan kata “orang yang benar-benar beriman”, suatu ungkapan yang
memberikan kesan kuat bahwa keduanya senafas2;

o Ada sejumlah ayat suci3 yang sangat mengecam mereka yang melakukan
ibadah salat tetapi mengabaikan anak yatim-piatu dan fakir-miskin, dua
kelompok masyarakat yang menjadi concern utama kebajikan sosial; dan

o Topik yang disampaikan dalam khutbah Rasul saw ketika haji wada’,
momentum yang sangat penting karena menandai akhir kerasulan beliau,
hampir semuanya terkait dengan isu HAM dan kebajikan sosial4.

Tiga argumen di atas berbasis dalil naqli mengenai KSB. Pada taratan “politis
praktis”, kutipan dari dokumen Deklarasi Islam Universal [A Universal Islamic
Declaration] di London 1980 berikut ini dapat dijadikan “dalil” tambahan:

Establishment of justice on earth is one of the basic objectives for which Allah
sent His Prophets and His guidance. (Koran 57:25). All human beings have

1 Ini sebenarnya bukan ide baru. Sebagai ilustrasi, penulis merasa pernah mendengar secara samar-
samar isu ini disampaikan—dengan gaya berbeda tentunya-- oleh Almarhum Nurchilis Majid
dalam salah satu pidatonya. Sayangnya ide besar almarhum ini (hemat penulis), sejauh penulis
ketahui, tidak dieksplorasi oleh cendikawan kita secara memadai.
2 Lihat, misalnya Surat [di luar kurung]dan Ayat [dalam kurung] berikut:  2(25, 82,277), 3(57), dan
4(57,122,173).
3 Antara lain Surat ke-107 [Al-Mâûn].
4 Lihat “Tablig, Haji Wada, dan Hak Azasi Manusia” dalam web ini.



2

rights on all that Allah has provided, and as such Allah’s bounties are to be
shared equitably. The poor and the needy have the right to share in the wealth
of the rich. (Koran 51:19). It is the religious duty of Muslims to harness these
resources ant to serve the ends of justice, to promote goodness and virtue, and
to eliminate evil and vice. (Koran 3:110). Allah’s resources must not be
allowed to become instruments of oppression and exploitation by any
individual or section of society or state (Roberts, 1982:78)5.

Jika argumentasi mengenai KSB sangat kuat, pertanyaannya: (1) Kenapa buku-
buku berlabel keislaman relatif tidak banyak yang membahasnya?, dan (2)
Kenapa fiqh mengenai zakat – apalagi fiqh sosial pada umumnya-- tidak sebanyak
fiqh mengenai salat atau bersuci (thaharah), misalnya? Bagi penulis pertanyaan
semacam itu adalah genuine, sah (valid) dan sangat relevan dengan kekinian umat.
Dalam konteks inilah gagasan Hasan Hanfi agar perhatian dan energi umat
dialihkan dari yang berorientasi teosentris (ketuhanan) menjadi humanistis
(kemanusiaan) dapat diletakkan secara proporsional. Bagi kebanyakan kita
gagasan itu terkesan terlalu keras dan karenanya menuai banyak kontrovesi.
Tetapi terlepas dari itu, pertanyaan-pertanyaan di atas relevan bagi kesejahteraan
umat sehingga sudah selayaknya di-address oleh para ulama kita. Sekarang
kembali ke judul artikel.

Kenapa dalam judul perlu tambahan label “ketuhanan” pada kata “keadilan
sosial”? Banyak alasan yang dapat dikemukakan tetapi tiga di antaranya yang
penting:

o Label ‘ketuhanan’ menegaskan bahwa jalur untuk merealisasikan ide
mengenai keadilan sosial yang dikehendaki berbeda dengan jalur yang
ditempuh Barat. Kenapa? Karena jalur Barat terputus dari nilai
“ketuhanan” sehingga ada semacam ketidak_sambungan (diskontinuitas)
sejarah dengan masa sebelumnya, abad pertengahan yang konon ‘religious’
[terlepas dari semua keterbatasannya];

o Kata “ketuhanan” mengkaitkan keadilan sosial dengan nilai-nilai
Tradisional atau transnendental. Apakah ini perlu? Perlu, karena nilai-
nilai semacam itu diperlukan untuk mengantisipasi pertanyaan
masyarakat yang sudah makmur yang membingungkan: “Setelah makmur
apa?”

o Kata “ketuhanan” –seperti halnya kata “keadilan sosial”-- tercantum
dalam dokumen resmi negara yaitu Pancasila. Isu ini dieksplorasi dalam
bagian berikut artikel ini.

5 Roberts, 1982, Islam: A Concise Introduction, Harper and Row Publication.



3

KSB dan Keindonesiaan

Penulis bersyukur bahwa Pancasila –menurut laporan semacam rapid assement
oleh BPS— masih diterima oleh mayoritas masyarakat negeri ini. Kenapa
bersyukur? Karena bagi penulis Pancasila sesuai dan bahkan merupakan semacam
keniscayaan sosiologis_politis bagi masyarakat yang pluralis dan religious(?)
seperti Indonesia.

Apakah hubungannya dengan judul artikel? Seperti disinggung sebelumnya, kata
“keadilan sosial” dan kata “ketuhanan” tercakup dalam Pancasila: Yang pertama
dalam Sila ke-5, yang lainnya dalam Sila ke-1. Urutan Pancasila --karena pasti
sudah melalui perdebatan intens dari para founding fathers negeri ini—sudah
bersifat final. Walaupun demikian, penulis melihat manfaat dari
pembacaan_ulang terhadap urutan itu untuk keperluan yang lebih praktis. Berikut
ini kira-kira alur pemikirannya.

Sila ke-5, Keadilan Sosial bagi seluruh Rakyat Indonesia, dapat ditempatkan
sebagai sasaran (goal) pembangunan bangsa dalam arti luas, sementara Sila ke-1,
Ketuhanan Yang Maha Esa, sebagai landasan filosofisnya. Kenapa Sila ke-5
sebagai sasaran? Banyak alasan; tiga di antaranya yang penting:

o Pembenaran (justifikasi) etis-religious untuk Sila ke-5 tidak sulit
dirumuskan sehingga secara politis mudah ‘dijual’ (salable);

o Pada level kebijakan, Sila ke-5 paling mudah dijabarkan dalam bahasa
program kongkrit karena investasi berupa kajian ilmu sosial-ekonomi
dibidang ini sudah relatif melimpah; dan

o [ini barangkali yang terpenting] Sila ke-5 ini dapat memandu pemikiran
keislaman dan keindonesiaan agar lebih terfokus dan terorientasi secara
jelas. Agenda pemikiran keislaman dapat diorientasikan pada
pengembangan fiqh sosial yang kontekstual, misalnya, sementara agenda
pemikiran keindonesiaan dapat difokuskan pada: Stop poverty now!,
misalnya.

Tetapi seperti dikemukakan sebelumnya, agenda-agenda pemikiran dengan
semangat Sila ke-5 itu perlu dipastikan sesuai dengan landasan filosofisnya yakni
Sila ke-1. Karena alasan inilah judul artikel ini mencakup kedua sila itu sekaligus;
dengan perkataan lain, mencakup sekaligus sasaran atau omega (Ω) dan landasan
atau alpha (@) dari pembangunan keislaman dam keindonesiaan. Judul itu dapat
dibandingkan dengan visi kebangsaan yang resmi yaitu ‘masyarakat adil
makmur’ walaupun perbedaannya jelas. Berbeda dengan visi kebangsaan resmi,
judul artikel ini: (1) mengandung nuansa nilai transendental, dan (2) Kata
kuncinya tercantum dalam Pancasila. Singkatnya, judul artikel yang mengandung



4

unsur Sila ke-4 setelah diberi “ruh” Sila ke-1 itu, sampai taraf tertentu, dapat
dianggap sebagai rumusan lain dari visi kebangsaan.

Kerangka Kerja Pemikiran

Bagaimana dengan tiga sila dari Pancasila yang lainnya? Karena sudah mencakup
unsur @ dan Ω maka judul artikel sebenarnya sudah inklusif. Walauapun
demikian, hal itu tidak serta merta berarti bahwa ketiga sila lainnya tidak
bermakna: masing-masing sila itu dapat dilihat sebagai wilayah dan mekanisme
kerja atau misi untuk merealisasikan KSB, serta berperan semacam variabel
antara (intermediate variables) landasan [Sila ke-1] dan sasaran [Sila ke-5]. Dalam
hal ini perlu dipastikan bahwa konseptualisasi dan operasionalisasi dari masing-
masing sila itu tetap memperoleh “ruh” Sila ke-1 sebagai landasan filosofis
pembangunan keislaman dan keindonesiaan. Sebagai ilustrasi, konsep
Kemanusiaan [Sila ke-2] yang ‘berketuhanan’ perlu untuk mencegah godaan
bahwa, atas nama kemanusiaan, “sisi-sisi gelap” manusiawi dibiarkan tanpa
kendali. Sebagai ilustrasi lain, tanpa unsur ketuhanan, konsep Persatuan
Indonesia [Sila ke-3] dapat mengarah pada ultra nasionalisme (Contoh: Jerman
Barat era Hitler); sementara konsep Kerakyatan [Sila ke-4] dapat mengarah
kepada hilangnya nilai-nilai intrinsik individu manusia (Contoh: Uni Sovyet era
Stalin).

Berdasarkan diskusi sebelumnya, hubungan antarsila dalam Pancasila dapat
disajikan dalam Bagan berikut ini. Bagan itu menyajikan semacam prototype dari
kerangka kerja (framework) pemikiran keislaman dan keindonsiaan yang masih
perlu penyempurnaan … @

Bagan: Hubungan Antarsila dalam Pancasila

Keadilan
Sosial Bagi

Seluruh
Indonesia

Sasaran/Visi

Kemanusiaan
yang Adil dan

Beradab

Persatuan
Indonesia

Kerakyatan yang dipimpin oleh
hikmat kebijaksanaan dalam
permusyawaratan perwakilan

Mekanisme
Kerja/
Variabel
Antara/Misi

Ketuhanan
yang Maha

Esa

Landasan


