
1

Rasa Keberagaman:
Tantangan Bagi Ahli Sain_Teknologi1

Uzair Suhaimi
uzairsuhaimi.wordpress.com

Rasa keberagamaan (religiositas) konon mucul dari rasa tabjub terhadap
sesuatu yang dianggap luar biasa yang dapat berupa benda material,
gejala alam atau lainnya. Rasa takjub muncul dari pengamatan
intensional terhadap benda atau gejala alam dengan menggunakan
organ indrawi. Rasa takjub semacam itu s e c a r a s p i r i tu a l alamiah
(spiritually natural) dalam arti sejalan de n g a n fitrah atau jati-diri
manusia apa adanya (man as such).

Dalam tingkat peradaban purba, ketabjuban terhadap benda atau gejala
alam, dikombinasikan dengan unsur ketidaktahuan, mendorong seseorang
untuk memberikan status sakral atau suci kepada obyek rasa takjub.
Hal ini pada gilirannya mendorong dibangunnya semacam upacara ritual
keagamaan sebagai sarana untuk berkomunikasi dengan sesuatu yang
dianggap sakral itu. Agama yang dikembangkan dari rasa takjub
semacam itu dapat dikatakan, sampai taraf tertentu, sebagai agama
alamiah atau agama fitrah.

Hemat penulis inti ajaran agama samawi (Yahudi, Nasrani dan
Islam) juga bersifat alamiah dalam arti proses kemunculannya dimulai
dari rasa takjub, bukan semata-mata hasil konstruksi filosofis-teologis
dengan menggandalkan akal. Karakter almaiah itu diilustrasikan oleh
Al Qur’an melalui Kisah Nabi Ibrahim a.s, sosok yang diakui secara luas
sebagai bapak monoteisme.

Dalam kitab suci itu dikisahkan bagaimana Ibrahim as menuhankan
bintang karena rasa takjubnya terhadap benda langit itu. Ibrahim as
kemudian menggantikan peran bintang dengan matahari sebagai tuhan
dengan alasan matahari ‘lebih besar’ dari bintang.

Dikisahkan selanjutnya bagaimana Ibrahim a.s kecewa menghadapi
kenyataan bahwa ‘tuhannya’ tenggelam menjelang malam hari.
Akhirnya, dengan bimbingan wahyu, Ibrhaim as sampai pada
kesimpulan mengenai kemestian keberadaan yang Mutlak,
Sumber_Akhir segala, dzat yang menciptakan alam jagat raya ini. Al
Qur’an menyebut millah (ajaran) Ibrahim a.s dengan istilah hanif2, milah

1 Artikel ini merupakan versi perbaikan dari artikel berjudul “Rasa Keberagamaan”
(tanpa anak judul) yang sebelumnya disajikan dalam web ini. Penyempurnaan meliputi
perbaikan redaksi, penjelasan istilah teknis dan penyajian teks suci dalam catatan kaki.
2 Mengenai istilah hanif dapat dirujuk Surat Rum berikut:



2

yang sesuai dengan sifat_dasar manusia, millah yang memiliki
kecenderungan kuat mengarah kepada kebenaran arketif3. Rasa
keberagamaan atau kesadaran mengenai keberadaan yang Mutlak yang
dimiliki Ibrahim a.s tentunya sangat intens: Dia sangat ‘dekat’;
sedemikian dekatnya sehingga mampu diajak dialog dan bahkan diajak
membuat semacam perjanjian.

‘Kelebihan’ Ibrahim a.s bukan terletak pada kecermatan
pengamatannya (yang belakangan kita ketahui keliru), tetapi pada
kemampuannya melakukan lompatan kuantum dalam menarik
kesimpulan logis: ‘yang lebih besar dan lebih agung sehingga layak
untuk disembah tentu sesuatu yang menciptakan benda-benda langit
dan alam raya lainnya yang mengagumkan itu’.

Berbeda dengan agama alamiah dalam masyarakat purba, agama alamiah
dalam era Ibrahim as dan sesudahnya, penggunaan porsi nalar dalam
perenungan keagamaan sudah mulai memadai. Puncak penggunaan nalar
dalam tradisi samawi ditemui dalam agama terakhirnya, Islam.
Agaknya dalam era Islam, penggunaan akal secara optimal baru mulai
dapat efektif karena sudah sesuai dengan akumulasi pengalaman,
perkembangan akal dan daya abstraksi manusia secara kolektif.

Berbeda dengan yang dapat ditemukan dalam kitab suci agama samawi
sebelumnya, dalam Al-Qur’an tercantum demikian banyak ayat yang
pada prinsipnya dimaksudkan untuk mendorong penggunaan akal untuk
bernalar, tentu saja selain perasaan dan intuisi yang dapat mendorong
tumbuhnya perasaan takjub. ‘Obyek’ ketakjuban yang disinggung
dalam sejumlah ayat Al Qur’an boleh dikatakan tak-terbatas karena
mencakup keseluruhan jagat raya (äfäq) dan diri manusia (disebut secara
eksplisit); salah satu ayat yang dimak:

Kami akan memperlihatkan kepada mereka tanda-tanda
(kebesaran) Kami di segenap penjuru (afaq) dan pada diri
mereka sendiri (anfusihim), sehingga jelaslah bagi mereka
bahwa Al-Qur’an itu adalah benar. Tidak cukupkah (bagi

نیِفًا َ ِ ح ین َ لِلدِّ ھَك ْ ج َ ْ و ۚ فَأقَِم لیَْھَا◌ َ عَ َ النَّاس ِ الَّتِي فطََر َّ َ الله ت َ ۚ فطِْر ◌ ِ َّ لْقِ الله َ َ لِخ یل دِ َ تبَْ ۚ لا َّ ٰذَ ◌ كِن ٰ لَـ َ قیَِّمُ و ُ الْ ین َ الدِّ لِك
﴿ َ لمَُون ْ َ یعَ َ النَّاسِ لا ثَر ْ ﴾٣٠أكَ

3 Menurut dictionary.reference.com arti kata arketif (archetype): (1) the original pattern or
model from which all things of the same kind are copied or on which they are based; a model or
first form; prototype, dan (2) (in Jungian psychology) a collectively inherited unconscious idea,
pattern of thought, image, etc., universally present in individual psyches. Dalam bahasa
‘agama’, kebenaran arketif mungkin dapat dimaknai sebagai kebenaran yang sesuai
pola pola ilahiah, pola yang belum tercemari ‘polusi’ budaya.



3

kamu) bahwa Tuhanmu menjadi saksi atas segala sesuatu?4

Untuk mendorong penggunaan akal secara optimal Al Qur’an
terkadang menggunakan gaya yang sangat menantang secara intelektual
bahkan dalam ukuran kontemporer sebagaimana termaktub dalam salah
satu ayat, ‘Wahai golongan jin dan manusia, jika kamu sanggup
menembus penjuru langit dan bumu maka tembuslah… (55:33). Untuk
keperluan yang sama terkadang Al-Qur’an menggunakan bahasa
retorik (istifhäm): ‘Apakah kalian tidak berakal?, ‘Apakah kalian tidak
berfikir?’ ‘Tidakkah kalian merenungkannya, wahai ulil albab (yang
punya akal)?’

Tetapi perlu dicatat bahwa dorongan Al-Qur’an untuk ‘mengagumi’
gejala alam raya dan rahasia terdalam diri manusia tidak hanya
diarahkan kepada akal tetapi juga kepada perangkat rohaniah lainnya
termasuk perasaan dan hati (qalb). Organ terakhir, hati, dianggap
sangat ‘halus’ (subtil) sehingga tidak banyak diketahui walaupun diduga
berperan sangat menentukan bagi rasa keberagamaan seseorang.

Sejauh yang penulis fahami, hati, mengandung semacam dimensi
ilahiah sehingga tidak sepenuhnya dapat dikuasai manusia. Hal ini
tersirat dalam penggalan do’a yang biasa dibacakan dalam tahiyat
akhir: ‘Yâ muqallibal qulûb- tsabbit qalbî ‘alâ dînika- (‘Wahai dzat yang
membolak-balikkan hati, mantapkanlah hatiku dalam agamamu’). Hati
memiliki semacam mata sehingga dapat ‘buta’ atau tidak berfungsi secara
memadai. Hal ini terungkap dalam penggalan ayat: ‘Sebenarnya bukan
mata itu yang buta, tetapi yang buta ialah hati yang ada di dalam dada’
(22:46).

Ketika menjelaskan ahli neraka Jahannam Al Qur’an menyinggung
ciri- cirinya mereka ‘memiliki mata tetapi tidak melihat, memiliki
telinga tetapi tidak mendengar dan memiliki hati tetapi tidak
memahami’. Berdasarkan ayat ini penulis memaknai hati sebagai alat
untuk memahami, seperti halnya akal. Walaupun demikian, tampaknya
ada perbedaan jenis pemahaman atau pengetahuan yang dihasilkan.
Akal memiliki kekuatan ‘memilah’ obyek sehingga pengetahuan yang
dihasilkan lebih bersifat analitis. Hati, di sisi lain, memiliki kekuatan
‘menggabung’ sehingga yang dihasilkan adalah pengetahuan unitif.

Dengan cara pandang ini dapat diperkirakan bahwa kelompok elitis5

4 Terjemahan ayat 53 Surat Fussilat dari Al-Mizan: Al-Qur’an disertai Terjemahan dan
Transliterasi:

قُّ  َ ْ أنََّھُ الْح َ لَھمُ ٰ یتَبَیََّن تَّى َ ْ ح ھِم ِ فِي أنَفسُ َ فَاقِ و ْ ْ آیَاتنَِا فِي الآ نرُِیھِم ۗ سَ ھِیدٌ ◌ ٍ شَ ء ْ ِّ شَي ل ٰ كُ لَى َ أنََّھُ عَ بِّك َ ِ بِر ف ْ ْ یكَ لَم َ أوَ
﴿٥٣﴾



4

para ahli sain-teknologi memiliki peluang paling besar untuk memiliki
rasa keberagamaan yang mendalam. Penjelasannya, mereka dengan
kekuatan akalnya sudah sangat terlatih untuk meberdayakan organ
analitis. Yang mereka butuhkan sebagai persyaratan adalah kesediaan
untuk menggunakan dan mengasah kemampuan unitif sehingga mereka
memiliki peluang paling besar untuk memiliki kemampuan melihat
sesuatu di luar alam (beyond nature). Mereka, dengan memenuhi syarat
itu, adalah golongan manusia yang mampu melantunkan do’a afirmatif
secara fasih, ‘Ya Tuhan kami, tidaklah Engkau menciptakan semua ini
sia-sia. Maha suci Engkau, lindungilah kami dari azab neraka’(3:191).

Sinopsis: Rasa keberagamaan mucul dari rasa takjub yang bersifat
manusiawi. Teks suci mengendaki agar intensitas rasa keagamaan
ditingkatkan dengan cara menggunakan secara optimal dan proporsional
seluruh perangkat rohaniah manusia: akal, perasaan dan hati. Tantangan
khas bagi kelompok elit ahli sain_teknologi adalah mengoptimalkan
pemanfaatan kekuatan hati …..@

5 Suka atau tidak suka mereka harus diakui sebagai kelompok elit karena tidak semua
orang dianugrahi kemampuan --dan atau kesempatan-- memberdayakan kemampapuan
akal-analitis.


