
Puasa dan Awalan BerPuasa dan Awalan BerPuasa dan Awalan BerPuasa dan Awalan Ber    

Uzair Suhaimi 

uzairsuhaimi.wordpress.com 

Hewan itu ada, manusia berada; yang membedakan keduanya adalah awalan ber. 

Hewan hidup pasif sesuai habitat (lingkungan) yang tidak dapat diubahnya; 

manusia hidup aktif juga sesuai habitat tetapi –berbeda dengan hewan-- mampu 

dan selalu ber-kehendak untuk terus menerus mengubahnya. Manusia ber-

eks+istensi, hewan tidak ber. Bereksistensi inilah yang memungkinkan 

tumbuh_kembang kebudayaan tetapi inilah pula --pada saat sama— yang 

merupakan underlying factor kerusakan lingkungan1. Kenapa berkehendak? Karena 

itulah bawaan dasar atau kodrat manusia. Kenapa terus menerus berkehendak? 

Karena rentang kehendak (the will) tak-terbatas: apapun, seberapa banyakpun, 

yang ada di jagat raya ini tidak akan pernah memuaskannya. Sifat tak-terbatas 

kehendak manusia tampaknya difasilitasi2 realisasinya oleh Khalik sebagaimana 

dalam kutipan teks suci berikut [sejauh yang penulis fahami]: 

� ���� 
ْ��رْض� �� �� � � �� � ���� ���� ى �� � � ��
 �� �� 

Dialah (Allah) yang menciptakan sagala apa yang ada di bumi 

untukmu... (al-Baqarah 29; garis bawah dari penulis) 

Apakah rentang kehendak manusia betul-betul tak-terbatas? Sebenarnya tidak 

juga: yang berdimensi ilahiah –dan inilah satu-satunya-- proportionate dengan 

kehendak manusia. Seperti diungkapkan seorang bijak, jika perlu bukti mengenai 

keberadaan Tuhan, maka fakta rentang kehendak manusia yang tak-terbatas 

sudah memadai. 

Apa yang mendorong hewan untuk hidup? Hanya ada dua: makan dan kawin. 

Itulah instingnya: hewan tidak dapat mengubah insting. Jadi, jika dorongan hidup 

manusia hanya makan dan kawin maka manusia=hewan. Yang dapat mengubah 

kesamaan itu hanya kehendak untuk mengatasi insting hewani itu. Mengatasi 

atau mengendalikan insting itu –hemat penulis-- tujuan sebenarnya dari 

pendidikan umum dan ajaran moral, khusunya moral sosial dan moral agama. 

Apa hubungan semua itu dengan puasa?  

Dalam pengertian sangat umum –artinya berlaku di hampir semua kebudayaan 

manusia3— prinsip puasa adalah berpantang makan dan kawin (motivasi dasarnya 

                                                           
1 Itulah tampaknya yang diingatkan al-Baqarah (11-12). 

2 Fasilitasi ini sayangnya cenderung disalah-artikan oleh manusia “modern” sebagai alasan untuk 
“menaklukkan” bumi tanpa visi ke depan yang memadai. Dalam konteks ini, konsep 
pembangunan berkesinambungan dengan wawasan lingkungan perlu diakui sebagai prestasi 
manusia modern (mudah-mudahan motifnya lebih bersifat spiritual, bukan semata-mata alasan 
ekonomi).  

3 Hemat penulis puasa bersifat universal, ‘termaktub bagi umat sebelum kamu’ sebagaimana 
terungkap dalam potongan al-Baqarah (183). Penulis cenderung menerjemahkan kata ‘kutiba’ 



untuk berprokreasi atau berkembang biak). Dalam konteks ini puasa dapat 

diartikan sebagai ajaran –yang ‘keras’ karena ‘melawan’ insting hewani-- 

mengenai jarak ontologis antara manusia dengan hewan: menjadi manusia berarti 

mengendalikan insting makan dan kawin. Manusia mampu karena hanya 

manusia –by design-- yang dapat mengendalikan insting secara intentional. Tanpa 

kemampuan dasar itu maka manusia secara katagoris tidak berbeda dengan 

bintang. Kesimpulan: Saya manusia oleh karena itu saya puasa. Wallahu’alam... @ 

 

                                                                                                                                                                     

dalam ayat itu sesuai makna dasarnya yaitu ‘tertulis’ atau termaktub, bukan makna turunannya 
yaitu ‘diwajibkan’. Argumennya, kata ‘diwajibkan’ (kata kerja pasif) memiliki konotasi 
pemaksaan otoritas dari ‘luar’; sebaliknya, kata ‘termaktub’ berkonotasi sekedar berita tetapi 
bersifat memaksa dari dalam: “terserah anda puasa atau tidak tetapi itulah tradisi umat (agar 
berkategori) manusia sejak dulu”. Lanjutan ayat menunjukkan tatacara atau SOP puasa yang 
sangat tegas, sesuatu yang tampaknya tidak ‘termaktub’ dalam tradisi sebelumnya.  


