Bahasa Iklan dan Bahasa Agama

Uzair Suhaimi

uzairsuhaimi.wordpress.com

Dari segi isi atau substansi, bahasa iklan jelas tidak ada hubungannya dengan
bahasa agama. Kenapa? Karena agama pada akhirnya terkait dengan sesuatu
yang sakral, ultim, abadi dan Absolut’, sesuatu yang jelas tidak terkait dengan
iklan. Walaupun demikian, antara keduanya terdapat semacam kesejajaran
atau pararelisme dalam gaya bahasa. Sebagaimana bahasa iklan, bahasa agama
pada umumnya singkat, kuat, terbuka untuk banyak tafsir (kaya makna dan
inspirasional), dan pada umumnya menghendaki penafsiran yang menyeluruh

serta kontekstual.

[lustrasi-1: Apakah Terang Terus?

Sebagai ilustrasi dapat diperhatikan narasi iklan ini: “Terus Terang Philip
Terang Terus”. Narasi iklan ini singkat --hanya terdiri dari lima kata, itupan
dengan pengulangan dua kata— serta kuat pesannya. Apa pesannya? Pesannya
kira-kira: (1) “Philip itu awet”, atau lebih lengkap, (2) “Bola lampu listrik
bermerk Philip itu --dibandingkan dengan yang ber-merk lain (implisit)—
dapat menyala secara terang dalam waktu yang sangat lama”. Kenapa tidak
dipilih (1) yang benar dari sisi isi dan juga singkat? Karena terlalu datar
sehingga tidak menggugah. Kenapa tidak dipilih (2) yang lengkap dan benar
isinya? Karena bertele-tele (menggunakan lebih dari 20 kata sehingga sukar

diingat), tidak manarik serta lemah pesannya.

Pernyataan bahwa Philip “terang terus” jelas tidak benar karena setiap lampu
listrik -merk apapun-- pasti memiliki waktu hidup (life time) tertentu
sehingga pada akhirnya akan memudar serta mati. Hal ini pasti disadari oleh
pembuat iklan maupun masyarakat sasaran iklan yang sama-sama
memaklumi bahwa tafsir harfiah terhadap narasi iklan itu akan

mengakibatkan kesalahan serius dalam mengartikan pesan sebenarnya.
Apa hubungannya dengan bahasa agama?

Sebagaimana disinggung sebelumnya, seperti bahasa iklan, bahasa agama

(Islam) pada umumnya bernarasi singkat dan kuat serta menghendaki

" Ini tidak berarti bahwa agama tidak relevan dengan yang relatif dan sementara. Agama
justru diturunkan bagi atau untuk kepentingan manusia, sekarang di dunia ini, sebagai
panduan atau petunjuk (huda) agar mencapai kebahagiaan hakiki atau kondisi ideal yang
sesuai dengan jati-diri atau fitrah manusia.



penafsiran kontekstual. Hal ini dapat diilustrasikan melalui tiga contoh

berikut (narasi disederhanakan):

(1) “Pahala Salat 40 tahun gugur dengan sekali mengunjing”;

(2) “Seseorang yang pada akhir hayatnya mengucapkan la ilaha illallah”
masuk surga”; dan

3) “Peluang memasuki surga bagi mereka yang memiliki unsur syirik
dalam hatinya lebih kecil dari pada peluang memasukkan unta dalam

lobang jarum”.

Semua contoh itu bernarasi singkat serta mempunyai daya gugah yang kuat.
Bagaimana menafsirkannya? Contoh-1 menekankan betapa tercelanya prilaku
menggunjing. Pesan ini berlaku menyeluruh bahkan -atau lebih-lebih-- bagi
mereka yang rajin salat. Sebagaimana dimaklumi, salat adalah “tiang” agama
sehingga narasi singkat itu seolah-olah ingin menekankan bahwa bangunan
sosial Islam tidak stabil atau bahkan dapat runtuh jika umatnya suka
bergunjing. Inilah cara penulis memahami Contoh-1 yang perlu dicatat
sebagai salah satu, bukan satu-satunya, tafsir kontekstual yang mungkin.

Tafsir harfiah bagi penulis tidak masuk akal.
Ketidak-masuk-akalan tafsir harfiah lebih jelas jika diterapkan pada Contoh-2.

Bagimana seseorang “terselamatkan” hanya dengan mengucapkan sesuatu?
Bagaimana dengan mereka yang selama hidupnya bergelimang dosa tetapi
sempat mengucapkan kalimat tauhid itu menjelang ajal? Apakah ini sejalan
dengan ajaran lain yang menegaskan bahwa amal seseorang -besar atau
kecil— akan tercatat secara lengkap serta memiliki konsekuensi tertentu’.

Bagaimana pula konsistensinya dengan Contoh-3?

Lalu sebenarnya apa pesan dari Contoh-2? Banyak tafsir yang mungkin dan
salah satunya bagi penulis adalah bahwa dalam Islam kembali ke jalan benar
(taubat) sangat penting termasuk bagi mereka yang bergelimang dosa’. Tafsir
lain yang mungkin adalah mengenai pentingnya untuk tidak ceroboh
memberikan penilaian negatif dan final bagi orang lain termasuk mereka yang

tarnp aknya penuh dOS&.

Dari tafsir kedua itu dapat ditarik semacam analogi: dalam Islam takfir -

mengkafirkan sesama rnuslirn— terlarang. Sejarah mencatat bahwa praktek

*Lihat teks suci dalam Surat Zalzalah dan Surat Yasin.

’Ini sejalan dengan salah satu teks suci yang bersifat “menghibur” dan sangat menggugah
(kuat) yang terjemahan bebasnya kira-kira: “Wahai orang yang melampui diri dalam
melakukan dosa, janganlah berputus asa terhadap rahmat Allah, sesungguhnya Allah akan

mengampuni semua...”.



takfir bukan saja sangat mengganggu upaya merealisasikan persaudaraan umat
tetapi lebih jauh dari itu telah terbukti memicu malapetaka besar (fitnah kubra)

serta menorehkan lembar hitam dalam sejarah Islam sejak era kekhalifahan

Ali r.a.

Bagaimana dengan Contoh-3? Contoh ini jelas menekankan bertapa seriusnya
keburukan perbuatan syirik dalam Islam. Tetapi, bukankah perbuatan syirik -
seperti yang diilustrasikan dalam suatu hadits— seperti semut hitam dalam
kegelapan malam; sukar terlihat dan terdeteksi. Petanyaan: Begitu sempitkah

peluang masuk surga? Bagi penulis tidak juga®.

Lalu kenapa bahasa agama dinarasikan dalam bahasa seperti bahasa iklan?
Wallahu ‘alam. Yang jelas, seperti bahasa iklan, bahasa agama seperti
diilustrasikan dalam ketiga contoh itu dinarasikan secara singkat serta
menggugah sehingga pesan dapat sampai ke sasaran secara efeisien dan
efektif’. Bahasa agama menggugah karena --selain dinarasikan secara singkat
dan kuat— menyapa manusia secara utuh: tidak hanya pada unsur kognitif,
tetapi juga pada unsur afektif; tidak hanya pada nalar rasional, tetapi juga pada

emosi, intuisi dan imajinasi.

Rasa Bahasa

Paralelisme antara bahasa iklan dan bahasa agama juga berlaku dalam hal
orientasi budaya atau rasa bahasa; keduanya mencerminkan rasa bahasa dari
masyarakat pemangku bahasa yang bersangkutan. Mengenai bahasa iklan
dapat diperhatikan tiga contoh iklan pariwisata dari tiga negara yang berbeda
yaitu Malaysia, China dan Indonesia (semuanya ditayangkan CNN atau
BBC). Dalam iklan itu Malaysia memilih narasi tematis Truely Asia,
sementara China dan Indonesia masing-masing memilih Gateway Asia dan
Real Indonesia. Dari sisi kebenaran, semua narasi iklan itu pasti tidak

sempurna atau berlebihan. Bagaimana menginterpretasikan iklan itu?

Berdasarkan pengamatan terhadap keseluruhan konteks iklan Malaysia
dengan tema Truely Asia-nya tampaknya bermaksud menekankan aspek
kemajemukan budaya, sementara China dengan tema Gateway Asia-nya

bermaksud menonjolkan rasa percaya diri sebagai negara besar.

Bagaimana dengan Real Indonesia? Apa pesan yang ingkin disampaikan?

Keunikan Indonesia? Atau “rekasi terselubung” terhadap iklan Malaysia yang

* Lihat catatan kaki-3.

> Qaulan baliga dalam istilah qur’ani-nya.



memanfaatkan “milik” Indonesia? Apakah “keunikan” laku dijual? Atau
malah, jangan-jangan, mencerminkan orientasi budaya melihat ke belakang;

atau, kurang percaya diri dalam berkompetensi?
Sekarang gilirannya membahas unsur rasa bahasa dalam bahasa agama.

Karena bahasa agama (Islam) adalah Bahasa Arab maka narasi dari pesan
keagamaan, sampai taraf tertentu, mencerminkan rasa bahasa dari masyarakat
Arab (khususnya penduduk Mekah dan sekitarnya pada masa al-Qur’an
diturunkan). Dalam konteks ini layak dicatat pendapat sebagian besar para
ahli linguistik yang menyatakan Bahasa Arab sangat kaya dengan pleonasme
yang mencerminkan karakter budayanya yang sangat menekankan efektivitas
penyampian pesan. Bagi mereka yang paling penting adalah pesan sampai
kepada sasaran secara kuat dan cepat dan untuk mencapai ini konsistensi
bahasa, jika perlu, dapat dikorbankan. Dengan mempertimbangkan unsur rasa
bahasa dalam narasi bahasa agama maka akan lebih mudah memahami pesan

keagamaan sebagaimana diliustrasikan sebelumnya.

Yang mungkin paling kesulitan menangkap pesan keagamaam (khusunya
Agama Islam) mungkin masyarakat Eropa. Kenapa? Karena rasa bahasa
mereka -dengan akar budaya Yunani-Romawi- sangat menekankan
konsistensi bahasa. Pleonasme tidak sesuai dengan rasa bahasa mereka
sehingga pesan-pesan keagamaan seperti diliustrasikan oleh ketiga contoh

sebelumnya kemungkinan besar akan dinilai berlebihan atau tidak konsisten.

Bagaimana kira-kira penilaian masyarakat kita di Indonesia mengenai ketiga
contoh ilustratif itu? Wallahu’alam. Dugaan penulis, mungkin karena terlalu
sopan atau keinginan ngalep berkah, mayoritas masyarakat kita tampaknya
cenderung memberikan tafsiran harfiah, dengan segala konsekuensinya

tentunya ..... @



